
 

 
MINISTÉRIO DA EDUCAÇÃO 

INSTITUTO FEDERAL DO SERTÃO PERNAMBUCANO 
MESTRADO PROFISSIONAL EM FILOSOFIA 

CAMPUS PETROLINA ZONA RURAL 

 

 

 

 

FRANCISCO DAS CHAGAS DE SOUSA 

 

 

 

 

FILOSOFIAS AFRO-BRASILEIRAS NO ENSINO MÉDIO DO PIAUÍ: 
CONFLUÊNCIAS CONTRACOLONIAIS COM NÊGO BISPO 

 

  

  

 

 

    

    

 

 

 
 

PETROLINA - PE 
2025 

  
 

 



 

MINISTÉRIO DA EDUCAÇÃO 
INSTITUTO FEDERAL DO SERTÃO PERNAMBUCANO 

MESTRADO PROFISSIONAL EM FILOSOFIA 
CAMPUS PETROLINA ZONA RURAL 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

FRANCISCO DAS CHAGAS DE SOUSA  
 
 
 
 
 
 
 
 

FILOSOFIAS AFRO-BRASILEIRAS NO ENSINO MÉDIO DO PIAUÍ: 
CONFLUÊNCIAS CONTRACOLONIAIS COM NÊGO BISPO  

 

 
Trabalho de pesquisa para obtenção do título de Mestre 
no PROF-FILO, orientada pelo Prof. Dr. Eduardo 
Barbosa Vergolino no Mestrado Profissional em 
Filosofia. Área de Conhecimento: Ensino em Filosofia 
 

 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 

PETROLINA – PE 
2025 

 



 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

  



 

FRANCISCO DAS CHAGAS DE SOUSA  
 

FILOSOFIAS AFRO-BRASILEIRAS NO ENSINO MÉDIO DO PIAUÍ: 
CONFLUÊNCIAS CONTRACOLONIAIS COM NÊGO BISPO  

 
 
Dissertação apresentada ao PROF-FILO IF Sertão 
PE como requisito final para a obtenção do título 
de Mestre em Filosofia, Linha de Pesquisa Práticas 
de Ensino de Filosofia. 

 
 

 
Aprovado em _____/08/2025:  
 

BANCA EXAMINADORA 
 
 
 

__________________________________________________ 
Prof. Dr. Eduardo Barbosa Vergolino  

Instituto Federal do Sertão Pernambucano 
(Orientador) 

 
 

_________________________________________________ 
Prof. Dr. Gabriel Kafure da Rocha 

Instituto Federal do Sertão Pernambucano 
(Co-orientador – Examinador Interno) 

 
__________________________________________________ 

Profª. Drª. Janayna Silva Cavalcante 
Universidade Federal de Pernambuco 

(Examinadora externa) 
 
 

__________________________________________________ 
Fortunato P. Talani Diambo  

Universidade Lueji A'Nkonde - Angola 
(Examinador externo) 

 
 
 

  

 



 

 
AGRADECIMENTOS 

  
  

A Deus, Luz Suprema em minha vida, presente em todos os caminhos que consegui 
abrir e trilhar. 

 
Aos professores doutores: Gabriel Kafure da Rocha e Eduardo Vergolino Barbosa, pelo 

incentivo e imprescindível orientação. 
  
Aos colegas de turma, por todas as experiências partilhadas, que também se constituíram 

em fontes de aprendizagem.  
 

 
 
 
 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 

 

   



 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

 
 
A minha mãe, Maria Eugênia de Sousa e a Meu 
pai, Luís Pereira de Sousa, pelo incentivo, 
carinho e cuidados para com a minha educação. 
Partilho com vocês todos os sabores desse 
momento. 
A meus irmãos: Flávio, Maria e Socorro, por 
tudo o que nos une no dia a dia. 
Aos queridos sobrinhos: Thiago, Júnior e Rita. 
Aos meus avós paternos, Otávio Pereira de 
Sousa e Maria Josefa de Sousa, e maternos: 
Raimundo José da Silva e Maria Paula da 
Conceição, In memoriam, 

 



 

 
 

 
  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

“Quando nós falamos tagarelando 
E escrevemos mal ortografado 

Quando nós cantamos desafinando 
E dançamos descompassado 

Quando nós pintamos borrando 
E desenhamos enviesado 

Não é porque estamos errando 
É porque não fomos colonizados” 

Antônio Bispo dos Santos (Nêgo Bispo)  

 

https://www.pensador.com/autor/antonio_bispo_dos_santos_nego_bispo/


 

RESUMO 

 
Essa pesquisa propõe mostrar possíveis contribuições das filosofias afro-brasileiras, no ensino 
de filosofia, do Ensino Médio, em especial no Centro de Ensino de Tempo Integral Coelho 
Rodrigues” em Picos/PI.  Analisando possíveis vieses que dificultam as inter-relações e os 
diálogos com essas filosofias, que se encontram ausentes, nos componentes curriculares da 
escola. A revisão bibliográfica, seguidas de descrições e interpretações, serão os métodos que 
utilizaremos. Destacamos, portanto, elementos essenciais de filosofias afro-brasileiras que 
trazem contribuições para a pesquisa, acrescidas de perspectivas de filósofos/as afro-
brasileiros/as que contribuem para que a “afro-filosofia” seja mais difundida e alcance os seus 
resultados esperados. Concluímos que os nossos resultados de inter-relações e diálogos com os 
saberes e referentes às populações negras resultam em mais respeito às diversidades e as 
pluralidades filosóficas, questionando tradicionalismos, sob as formas de imposições e 
homogeneidades. Dentre as principais referências, podemos destacar a de Nego Bispo (2007, 
2015), Djamila Ribeiro (2017, 2019), Severino Ngoenha (2011, 2016), Castiano (2015). Esse 
projeto tem como objetivo pesquisar, sobre possíveis contribuições, das filosofias afro-
brasileiras, no ensino de filosofia, do Ensino Médio, em especial no “Centro de Ensino de 
Tempo Integral Coelho Rodrigues”. Analisar possíveis vieses que dificultam as inter-relações 
e os diálogos com essas filosofias, que se encontram ausentes, nos componentes curriculares da 
escola. A revisão bibliográfica, seguidas de descrições e interpretações, serão os métodos que 
utilizaremos. Destacaremos, portanto, elementos essenciais de filosofias afro-brasileiras que 
trazem contribuições para a pesquisa, acrescidas de perspectivas de filósofos/as africanos/as e 
filósofos/as brasileiros/as que contribuem para que a “afro-filosofia” seja mais difundida e 
alcance os seus resultados esperados. Com efeito, esperamos que nossos resultados de inter-
relações e diálogos com os saberes, referentes às populações negras, resultem em mais respeito 
às adversidades e as pluralidades filosóficas, mas que questionem tradicionalismos, sob as 
formas de imposições e homogeneidades.  
 
Palavras-chave:  Educação Afro-pindorâmica. Filosofia Afro-brasileira. Ensino de Filosofia.  
 
  
 
  

 



 

ABSTRACT 
 
This research aims to show possible contributions of Afro-Brazilian philosophies in the 
teaching of philosophy in high school, especially at the Coelho Rodrigues Full-Time Education 
Center in Picos/Pi, analyzing possible biases that hinder interrelations and dialogues with these 
philosophies, which are absent in the school's curricular components. The bibliographic review, 
followed by descriptions and interpretations, will be the methods we will use. Therefore, we 
highlight essential elements of Afro-Brazilian philosophies that bring contributions to the 
research, added to the perspectives of Afro-Brazilian philosophers who contribute to the 
dissemination of “Afro-philosophy” and achieve its expected results. We conclude that our 
results of interrelations and dialogues with knowledge and references to black populations result 
in greater respect for philosophical diversity and plurality, questioning traditionalisms, in the 
form of impositions and homogeneities. Among the main references, we can highlight that of 
Nego Bispo. (2007, 2015), Djamila Ribeiro (2017, 2019), Severino Ngoenha (2011, 2016), 
Castiano (2015). This project aims to research possible contributions of Afro-Brazilian 
philosophies in the teaching of philosophy in high school, especially at the “Coelho Rodrigues 
Full-Time Education Center”. To analyze possible biases that hinder interrelations and 
dialogues with these philosophies, which are absent in the school's curricular components. The 
bibliographic review, followed by descriptions and interpretations, will be the methods we will 
use. We will therefore highlight essential elements of Afro-Brazilian philosophies that bring 
contributions to research, added to the perspectives of African philosophers and Brazilian 
philosophers who contribute to the dissemination of “Afro-philosophy” and achieve its 
expected results. Indeed, we hope that our results of interrelations and dialogues with the 
knowledge, related to black populations, result in greater respect for adversities and 
philosophical pluralities, but that question traditionalisms, in the form of impositions and 
homogeneities. 
 
Keywords: Education Afro-pindoramic. Afro-Brazilian Philosophy. Teaching of Philosophy. 
 
 
  
 
  
  

 



 

 

Lista de ilustrações 
 
Figura 1- Envolvimento na prática      p. 64 
 
Figura 2 - Forma de abordagem      p. 65 
 
Figura 3 - Abordagem interracial      p. 65 
 
Figura 4 - Aprendizagens significativas     p. 66 
 
Figura 5 - Respeito pessoal x Discriminação Racial   p. 67 
 
Figura 6 - Impacto emocional      p. 68 
 
Figura 7 - Recomendações de realização de jogos   p. 68 
 
Figura 8 - Jogos ajudam na conscientização racial   p. 69 
 
Figura 9 - Motivação de tomada de ação     p. 70 
 
  



 

Lista de quadros e tabelas 
Quadro 1-  Eixos de diálogo entre Nego Bispo e as filosofias africanas p. 14 
Quadro 2 - Relação entre Nego Bispo e as Filosofia Africanas   p. 15 
Quadro 3 - Conceitos afrodescendentes      p. 29 
Quadro 4 - Principais pontos / argumentos da análise sobre Raça  p. 32 
Quadro 5 - Escravismo, Sagacidade e Pan-Africanismo              p. 47 
Quadro 6 - História, Identidade e Epistemologia Contracolonial  p.48 
Quadro 7 - Epistemologia, metodologias e práticas de confluência   p. 49 
Quadro 8 - Dimensões epistemológicas, pedagógicas e políticas  p. 53 
Quadro 9 - Literacia interracial       p. 54 
Quadro 10 - Desenvolvimento da aprendizagem ativa    p. 55 
Quadro 11 - Atividade gamificada: Missão Contracolonial   p. 56 
Quadro 12 - Vieses de Análise em Atividades Gamificadas no Ensino de Filosofia Afro-
Brasileira  -                                                                                                       p. 58 
Quadro 13 - Mecânica de jogo        p. 59 
Quadro 14 - Narrativa e enredo        p. 60 
Quadro 15 - Uso do Wordwall em práticas contracoloniais e de s. orgânico p.62 
Quadro 16 - Objetivos filosóficos e estratégias práticas                          p. 79 

  

 
 

 

 

 

 

 

 
 

 

 
 



 

SUMÁRIO 

1 INTRODUÇÃO....................................................................................................................12 

2 CULTURA PIAUIENSE E AFRICANA NO ENSINO DE 

FILOSOFIA.............................................................................................................................23 

2.1 Diversidades da filosofia afro-brasileira e matrizes 

africana.........................................300 

2.2 Contribuições filosóficas pertinentes...............................................................................

 377 

2.3  Jogos de literacia interracial: análise interventiva.........................................................50 

2.4 Análise dos gráficos com as respectivas respostas.........................................................64  

3 O RECONHECIMENTO DAS FILOSOFIAS AFRO-BRASILEIRAS E DAS 

DIVERSIDADES CULTURAIS ...........................................................................................73 

3.1 Reconhecimentos e questionamentos filosóficos..............................................................76 

3.2 Aplicabilidade no ensino de filosofia do ensino médio...................................................77 
 
3.3 Povos afro-pindorâmicos, quilombismo e figuras piauenses..........................................80 
 
3.4 Sobre as filosofias afro-brasileiras, epistemologia contracolonial e reconhecimento.84 
  
3.5 Dinamismo e novas perspectivas filosóficas.....................................................................86 

3.6 Qilombismo........................................................................................................................90 

4  PENSAMENTOS AFRO-BRASILEIROS: VÍNCULOS E ANCESTRALIDADE.......97 

4.1 Múltiplos enfoques e perspectivas do currículo e do livro didático................................98 

4.2 Colonialismo x contracolonialismo: uma contraposição necessária ...........................103 

4.3 Modo de vida e simbologia x o colonialismo e a crítica de Nêgo Bispo.........................110 

5 CONSIDERAÇÕES FINAIS ............................................................................................ 119 

REFERÊNCIAS .................................................................................................................... 124 

ANEXO I - QUESTIONÁRIO SOBRE JOGOS DE LITERACIA INTERRACIAL......131 

ANEXO II - TERMO DE CONSENTIMENTO LIVRE E ESCLARECIDO (TCLE)...133 

ANEXO II - CONSENTIMENTO DO (A) ALUNO (A).....................................................135 

 
 
 
 
 
 
 
 

 



 12 

1 INTRODUÇÃO  

 
Por contracolonialismo, entende-se a perspectiva inovadora inaugurada pelo piauiense, 

Antônio Bispo dos Santos, conhecido como Nêgo Bispo (2007, 2015), que, dentre outras 

concepções, entende que até então, os estudos pós-coloniais, se adequaram a colonialidade sem 

de fato impor uma filosofia que partisse do princípio de que não precisamos mais de 

colonizadores. 

Dentre os nossos interesses de pesquisa estão os múltiplos suportes teóricos, práticos e 

metodológicos da filosofia da educação, bem como do ensino de filosofia como parte dos 

trabalhos do processo de ensino e aprendizagem. Sendo que, primordialmente, procuramos 

meios para valorizar os aspectos socioculturais e contribuições de algumas filosofias afro-

brasileiras, para o Ensino Médio, no qual ressaltando o Centro de Ensino de Tempo Integral 

Coelho Rodrigues (CETI Coelho Rodrigues), que faz parte das nossas experiências de ensino.  

 Observamos a importância da valorização dos saberes locais, africanos, ou dos “saberes 

endógenos” e da “natureza ética e comunitária”, que para Castiano (2015), configura uma 

consideração valorativa do pluralismo de ideias e dos saberes. Além dessa valorização, 

ocorreram, segundo o autor, interesses voltados para aplicações desses valores e saberes em 

salas de aulas.  

Sendo assim, consideremos que o ensino de filosofia por meio de contos, fábulas, 

narrativas populares afrodiaspóricos, deveriam ganhar espaços nos âmbitos de ensinos formais. 

Assim, essas tentativas de renovações de certas experiências de ensino, articuladas com fatos 

do cotidiano, outrora ignorados, configuram uma valorização dos universos de significados 

relevantes que existem, mas que, muitas vezes, não aparecem nas filosofias de ensino, mesmo 

com a obrigatoriedade da Lei 10.639/2003, que estabeleceu uma obrigatoriedade de inclusão 

de História e Cultura Afro-brasileira no currículo escolar.  

Esse trajeto que enfatiza as diversas culturas, além de procurar ampliações de contextos 

e agregações de perspectivas filosóficas da contemporaneidade ou do passado, propõe não 

ignorar o curso dos acontecimentos históricos, por meio de processos analíticos tais como os 

desenvolvidos por Castiano (2015). Nessas análises, considera-se o decurso da história, os fatos 

históricos e possíveis relações temporais.  

Ribeiro (2019) se utiliza do termo “debate estrutural”, ao propor uma análise que 

estabeleça possíveis relações entre um passado, de conjunturas escravocratas, e um racismo 

contemporâneo. Ao fazermos menção ao racismo contemporâneo, este nos remete a toda uma 

realidade no cerne da nossa sociedade brasileira nas mais diferentes conjunturas sociais, uma 



 13 

vez que não se caracteriza como sendo algo fácil de ser exterminado do cotidiano de uma 

sociedade.  

Muitas heranças malévolas para os povos afrobrasileiros se encontram ainda intrínsecas 

nos comportamentos externados de pessoas racistas, sem a preocupação de fazerem uma análise 

que de cujo objetivo da maioria dos povos europeus era fazer com os africanos e afrobrasileiros 

aqui existentes não contassem com nenhuma importância para a sociedade de modo geral. Em 

razão disso, o intuito dos então colonizadores era fazer com que esses povos perdessem suas 

identidades em todos os segmentos.   

Embora sabendo que sem a força de trabalho escrava, a situação desses latifundiários 

não teria sustentáculo por cerca de quatrocentos anos, período em que a força de trabalho 

escrava gerou riquezas para os proprietários de terras que residiam no Brasil.  

Assim sendo, é importante analisar as argumentações de Antônio Bispo de Santos (Nêgo 

Bispo), ativista quilombola, ao enfatizar sobre os debates relacionados ao processo de 

colonização do Brasil, que permeiam debates contemporâneos. Segundo (Santos, 2007.  p. 56), 

esses debates são segmentos que se separam pelos aspectos religiosos, políticos, científicos e 

culturais.  

Segundo Nêgo Bispo (cf.2007, p.57), a sociedade segmentada e segmentarista recebe 

provocações de historiadores filósofos, antropólogos e sociólogos: Nina Rodrigues, Sílvio 

Romero, Gilberto Freyre, Caio Prado Junior, Clovis Moura, e Décio Freitas, ambos discutem a 

escravização do Brasil de maneira segmentada, no entanto, contribuem para a discussão de 

questionamentos e contribuições fundamentais para a discussão do tema escravização e 

colonização.  
É sabido que o povo de África ao chegar ao Brasil, imediatamente se rebelou contra 
os colonizadores, deles escapando de várias maneiras adentrando-se pelas matas 
virgens formando suas comunidades muitas vezes em parceria com os povos nativos 
que aqui se encontravam reconstituindo os seus modos de vida em grupos 
comunitários em contraposição aos colonizadores. Para essas comunidades, a terra era 
um bem comum e o que ela produzia era utilizado em benefício de todos, de acordo 
com as necessidades de cada um, só sendo permitida a acumulação em prol da 
coletividade para abastecer os períodos de escassez provocados por irregularidades 
climáticas, guerras ou longos períodos de festividades (Santos, 2007, p.57). 

 
Percebe-se na análise de Antônio Bispo dos Santos (2007), que desde o início houve 

uma disparidade entre ambos entre colonizador e escravizado. O negro trazido para o Brasil, 

sempre se rebelou contra a condição de escravizado, um exemplo nítido foram as constantes 

fugas em direção aos quilombos. Não foram fugas fáceis em razão do não conhecimento da 

geografia terrena, todavia, essas ações dos povos africanos foram vistas como um desafio para 

os senhores de terras traçarem estratégias para os impedirem e os recapturarem. A perspectiva 



 14 

desses povos caracteriza-se como o descontentamento no que se refere a colonização, pois ao 

empreender estratégias de fugas caracteriza-se como sinônimo de que nos quilombos prevalecia 

o processo da contracolonização, o que significava buscar a liberdade.      

 Nessa discussão em torno das confluências contracoloniais com Nego Bispo, apresenta-

se nesse estudo um diálogo entre este e as filosofias africanas. Assim, compreende-se que a 

figura de Antônio Bispo dos Santos (Nêgo Bispo), um pensador quilombola que atua com a 

crítica a colonialidade e a imposição do “modo de vida” ocidental sobre os povos tradicionais. 

Nego Bispo, como é conhecido, contrapõe-se ao chamado modo de vida, enquanto forma como 

o Ocidente organiza a existência, com centralidade no acumulo e na dominação, ao modo de 

viver, enquanto uma forma comunitária de vida, vida esta coletiva e que se mantem ligada a 

ancestralidade, a terra e as práticas de equilíbrio.  

Por outro lado, as filosofias africanas, aquelas que expressam em conceitos como 

Ubuntu (África Austral), Maat (Egito Antigo), Ntu (Filosofia bantu), dentre outras, também 

sustentam-se em valores como o comunitarismo, o equilíbrio cósmico, a ancestralidade e o 

respeito a natureza. Nesse sentido, a possibilidade de diálogo entre Nego Bispo e as filosofias 

africanas podem ser realizadas a partir de alguns eixos, tais como:  

 

Quadro 1- Eixos de diálogo entre Nego Bispo e as filosofias africanas 

Comunitarismo e 
coletividade  

Nêgo Bispo defende que o quilombo 
trata-se de um espaço de vida em 
comum, cuja terra não é mercadoria, mas 
um bem coletivo  
Ubuntu: “eu sou porque nós somos” e 
com isso, a existência individual só faz 
sentido na coletividade  

Qual é o diálogo existente? 
ambos rejeitam o 
individualismo liberal e 
afirma a vida comunitária 
como fundamento ético 
existencial  

Ancestralidade e 
memória  

Nêgo Bispo: dar ênfase a relevância da 
oralidade, memória coletiva e do “saber-
fazer” oriundo, portanto, dos 
antepassados como forma de resistência. 
Maat (Egito Antigo) e outras tradições 
africanas: valorizam a comunidade com 
sua ancestralidade como princípio de 
ordem, justiça e harmonia.  

Diálogo, ancestralidade 
como guia para a vida 
presente e como meio de 
manutenção da resistência 
contra o apagamento 
colonial.  

Natureza e 
espiritualidade  

Nêgo Bispo faz crítica a lógica da 
exploração da terra e propõe, com isso, a 
“convivência com a natureza”, e não a 
sua dominação.  

O diálogo entre ambos 
propõe que ambos defendem 
uma relação de cuidado e 
reciprocidade com a terra, 



 15 

Filosofia africana (cosmovisão bantu, 
iorubá, etc.), compreende que a natureza 
é viva, sagrada, interligada ao ser 
humano e sendo assim, não há separação 
entre natural e espiritual.  

diferente da racionalidade 
ocidental moderna. 
 

Colonialidade e 
resistência  

Para Nêgo Bispo, os quilombos são 
alternativas civilizatórias ao modelo 
ocidental, vistos não como “resíduos” do 
passado. 
No pensamento africano: resgatam-se as 
matrizes africanas como epistemologias 
próprias, não como imitações do 
Ocidente. 

Diálogo ambos apresentam 
uma proposta de 
descolonizar a filosofia, 
reconhecendo saberes 
afrocentrados como validos 
e necessários. 
 

Conceito de “bem 
viver”  

Na visão de Nêgo Bispo, trata do modo 
de viver em conexão com a coletividade 
e o equilíbrio.  
Ubuntu, Maat, Filosofia Ntu, em todas 
elas aponta-se para uma ética do bem 
viver, do equilíbrio e da 
interdependência. 

Da vida não é medida pelo 
acúmulo material, mas pela 
harmonia com o coletivo e 
com a natureza.  
 

 

Considerando o quadro mostrado, entende-se que o diálogo entre Nego Bispo e as 

filosofias africanas pode ser construído de forma a se evidenciar de que modo ambos propõem 

suas cosmovisões que colocam a comunidade, a ancestralidade e a natureza no centro, com isso, 

tal concepção opõe-se ao individualismo, ao colonialismo e ao produtivismo, presente no 

Ocidente. 

De outra forma, esse diálogo entre Nêgo Bispo e as filosofias africanas pode ser 

organizado em eixos temáticos descritos na tabela a seguir: 

   

Quadro 2- Relação entre Nêgo Bispo e as Filosofia Africanas 

Eixo temático  Nêgo Bispo  Filosofias Africanas  

Visão de mundo  

“assume um “modo de 
viver” comunitário, que 
mantem assim, equilíbrio 
com a natureza. 

Tem a cosmovisão 
relacional de que tudo está 
interligado (Ntu, Maat, 
Ubuntu). 

Coletividade 

Percebe o Quilombo como 
um espaço de vida coletiva e 
a expressão viva da 
resistência. 

Ubuntu diz que “eu sou 
porque nós somos”, 
primazia do comunitário 
sobre o individual. 



 16 

Ancestralidade 

Elementos como a 
oralidade, a memória e os 
saberes oriundos da tradição 
popular herdados de seus 
ancestrais são fundamentos 
da resistência. 

Culto aos ancestrais, 
continuidade espiritual 
como princípio de ordem e 
justiça (Maat). 

Natureza e espiritualidade  

Considera que a Terra não se 
trata de mercadoria, mas 
sim, um ser vivo, cujo povo 
mantem relação de cuidado 
e convivência. 

Natureza é sagrada e viva, e, 
portanto, indissociável da 
espiritualidade (cosmovisão 
bantu/iorubá). 

Resistencia ao colonialismo  

Parte do pressuposto de que 
os Quilombos são 
alternativas civilizatórias, e 
não resquícios do passado. 

Pensadores africanos 
resgatam epistemologias 
próprias contra a 
colonialidade. 

Ética do viver  
Traz uma crítica ao acúmulo 
e a lógica capitalista, propõe 
o bem viver como harmonia. 

Maat/Ubuntu: preconiza o 
equilíbrio, a justiça, a 
solidariedade e convivência 
como essência da vida. 

 

A soberania e a autonomia, das populações locais1, são teses defendidas desde a filosofia 

africana de Ngoenha e Buanaissa (2016), que acreditam numa “metanarrativa” que procura 

partir de seus próprios contextos, africanos, sobretudo, de Moçambique, valorizando a filosofia 

e a história local. Estão, portanto, colocando em ênfase, metodologias e teorias que buscam, em 

certo ponto, descentralizações e discussões em torno de aspectos e elementos mais globais e 

aspectos e elementos mais locais - comunitários.  

Contudo, é fundamental destacar, que não se trata de uma excessiva valorização 

etnocêntrica, que visa colocar a comunidade e os elementos das culturas locais como centro 

privilegiado, das atenções e dos estudos, mas sim, considerá-los como pontos de partida, por se 

tratarem de fatores mais próximos dos nossos entendimentos, sobretudo, pela semelhança da 

colonização europeia tanto na África quanto no Brasil.  

Assim, de modo parecido, as filosofias, as teorias e metodologias que utilizamos, em 

salas de aulas ou nas pesquisas, com mais frequências, com mais familiaridade, não podem 

sufocar, suprimir ou ignorar outras perspectivas, sobretudo, em se tratando de Brasil e de seus 

aspectos sincréticos e plurais das etnias e culturas.  

 
1 Ngoenha e Buanaissa (2016) entendem que valores de políticas econômicas internacionais são ameaças a 
soberania e a autonomia dos moçambicanos e, diante desse quadro, a filosofia teria o papel de denunciar essa 
ameaça à soberania dos povos locais e buscar modelos inspirados em suas essências políticas e culturais.  



 17 

Essas discussões também são cabíveis para o ensino nas escolas do Brasil. A ampliação 

de visões, de perspectivas teóricas e metodológicas, abarca várias dissidências e harmonias, que 

são constitutivas e, ao mesmo tempo, contributivas para a construção do conhecimento. Em 

alguns casos, são colocadas em pauta, as discussões sobre desigualdades, que estão sempre 

entrelaçadas com os preconceitos culturais, com as desigualdades políticas e as desigualdades 

de etnias.  

Sendo assim, colocamos em destaques, concepções que revisam métodos e teorias que 

apontam e procuram dizimar preconceitos de diversas ordens – econômicas, culturais, 

religiosas, democráticas, políticas e regionais.   

Propomos, portanto, novas aberturas e diálogos de perspectivas filosóficas, optando por 

objetos e fenômenos que podem ser estudados em vários aspectos e escalas de análises. Desse 

modo, tomamos como objeto de estudo as filosofias afro-brasileiras, com destaque para alguns 

estudos de filósofos de Castiano (2015), Nêgo Bispo (2007, 2015) e Ribeiro (2017), dentre 

outros.  

“O Currículo do Piauí – Novo Ensino Médio”, de 2021, e livro didático, “Filosofia e 

filosofias: existência e sentidos”, de Savian Filho (2016), utilizados nos últimos anos no Estado 

do Piauí, preveem aberturas, com inter-relações entre saberes e disciplinas, todavia, nota-se que 

ainda não há uma ampliação efetiva referente a essas inter-relações e aos diálogos com 

filosofias afro-brasileiras.  

Por essas razões, propomos diálogos com filosofias afro-brasileiras em razão das novas 

possibilidades e de maiores amplitudes referentes aos quadros conceituais e aos processos 

didáticos, por meio de novos aportes teóricos. Em face dessas possibilidades de novas aberturas, 

indagamos: quais as contribuições possíveis ao Ensino Médio, no CETI Coelho Rodrigues, 

oferecidas pelas interrelações e pelos diálogos com as filosofias afro-brasileiras? 

Ao iniciar as atividades laborais, a Escola contava apenas com o ensino primário.  Na 

atualidade, conta com o Ensino Médio Integral a partir do primeiro ano do Ensino Médio. No 

turno da noite é ofertado para o público interessado, o Ensino de Jovens e Adultos – EJA. Com 

a implantação do ensino integral, o Ensino Fundamental não pôde ser mais ofertado, 

obedecendo assim, uma norma advinda da Secretaria Estadual de Educação - SEDUC-PI. A 

primeira diretora da Unidade Escolar Coelho Rodrigues foi a professora Alborina da Silva Reis, 

além das demais docentes: Raimunda Portela Cardoso, Maria das Neves Cardoso Santos e Alda 

da Mato Neiva. 



 18 

O Colégio contribui para o crescimento educacional de Picos - PI e sua grande região, 

com um conjunto de docentes e corpo administrativo comprometidos em oferecer toda uma 

estrutura para formação intelectual e psíquica para o bem-estar dos discentes. 

Desse modo, a priori, propomos investigar contribuições possíveis ao Ensino Médio, 

no CETI Coelho Rodrigues, oportunizadas pelas inter-relações e pelos diálogos com as 

filosofias afro-brasileiras. Além disso, estabelecemos como objetivos, identificar as 

contribuições de filosofias afro-brasileiras para o Ensino Médio, do CETI Coelho Rodrigues; 

compreender e relacionar elementos de cunhos linguísticos e conceitos pertinentes, tomando 

como bases, discussões teóricas; e, por fim, a elaboração de instrumento interventivo filosófico, 

com um jogo de literacia racial. 

Pensando no ensino de filosofia, no qual o processo educativo deve ocorrer, com auxílio 

de concepções que possibilitem aos discentes a formação de uma consciência plenamente ativa, 

propomos para a construção de um pensamento crítico e reflexivo do mundo que o cerca a 

concepção de Cerletti (2009):  
Ensinar filosofia, não significa somente transladar os saberes tradicionais da filosofia 
pela mediação de um professor a um aluno. O filosofar, ou seja, a filosofia em ato vai 
além desse plano da simples repetição. Um ensino de filosofia é filosófico na medida 
em que aqueles saberes são revisados no contexto de uma aula. Isto é, quando se 
filosofa a partir deles ou com eles e não quando somente se os repete histórica a 
filologicamente. (Cerletti, 2009. p. 34). 
 

Contudo, há muito o que se discutir a partir de possibilidades de aberturas de diálogos 

com outras filosofias, tanto no Currículo do Piauí, com o Novo Ensino Médio, quanto em livros 

didáticos, entre eles, “Filosofia e filosofias: existência e sentidos”, de Savian Filho (2016), 

utilizados nos últimos anos no Estado do Piauí.  É fundamental destacar que entendemos essas 

“lacunas” – ausências de certas filosofias no currículo e no livro didático, como problemas 

graves.  

Contudo, ao propormos aberturas que estabeleçam diálogos com filosofias provenientes 

da África, assim como também, com filosofias afro-brasileiras, acreditamos que poderemos 

oferecer mais amplitude aos quadros conceituais e enriquecer nossos modos de ensinos e de 

construções de pesquisas e favorecer a identificação dos alunos com a filosofia. 

  Até que se tenha em mãos novos livros e novos currículos, iremos provocar discussões 

visando as possibilidades da implantação do ensino de filosofias afro-brasileiras, no currículo 

escolar. Com relação ao “Movimento Negro de Picos”, agendaremos diálogos com membros 

de grupos que reivindicam políticas públicas, frente aos poderes municipais, estaduais e 

federais. Colocando dentro dos debates indagações como: “o que é ser alguém pertencente ao 



 19 

Movimento Negro?”, “Qual a importância de se estudar filosofias afro-brasileiras?” “A 

filosofia no Ensino Médio atende aos anseios dos estudantes afro-brasileiros?”. 

As inquietações, acerca dessas aberturas, devem partir questões como: “o negro/a 

brasileiro/a, de fato, conhece alguns filósofos africanos e afro-brasileiros?”; “Sentem-se 

representados com autores e filósofos africanos?”; “Em que medida a elaboração dos currículos 

discute a filosofia africana?”. O que o currículo escolar, de filosofia brasileira, traz das filosofias 

afro-brasileiras?”. 

Assim, a pretensão desta dissertação é propor novas aberturas, junções e diálogos, 

trazendo como pautas de discussões, as culturas afro-brasileiras que podem ser estudadas em 

vários aspectos e escalas. Diante dessas possibilidades de aberturas, indagamos os seguintes 

objetivos proveitosas ao Ensino Médio, especialmente, no CETI Coelho Rodrigues, que podem 

oferecer as inter-relações e diálogos com as filosofias, oriundas da África e com as filosofias 

afro-brasileiras. 

O objetivo geral deste trabalho é investigar possíveis contribuições ao Ensino Médio, 

especialmente para o CETI Coelho Rodrigues, decorrentes das inter-relações e diálogos com as 

filosofias afro-brasileiras. Para alcançar esse propósito, busca-se identificar se há contribuições 

das filosofias afro-brasileiras para o Ensino Médio, em especial para a referida escola; 

compreender e relacionar elementos de cunho linguístico e racional, tomando como base os 

usos e discussões sobre linguagens cotidianas; além de produzir um material didático sobre 

algumas filosofias afro-brasileiras para ser utilizado no CETI Coelho Rodrigues. 

A partir destes objetivos, entendemos como justificativa que o nascimento da filosofia 

pode estar relacionado com tentativas de compreender o mundo, a vida, a morte e o ser, em 

formas de racionalidades e emoções. De certa forma, houve, com o decorrer dos séculos, uma 

adesão à razão e às novas formas de nos relacionarmos com os mitos. Cassirer (2003) afirma 

os adventos das descobertas de novos modos de expressões, a partir da “expressão simbólica”, 

em várias atividades culturais: nos campos mitológicos, nas esferas poéticas, na linguagem, nas 

artes, nas religiões e nas ciências.  

Assim, nos quadros de reflexões filosóficas se encontram inquietudes, nas quais o 

discente, consciente do seu papel social e educacional, procura ser sempre um sujeito em busca 

de respostas, apoiando-se na criticidade, nos “por quês”. Com efeito, as filosofias afro-

brasileiras oferecem vastas margens, não somente de inter-relações e diálogos, mas, sobretudo, 

de novas indagações científicas que exigem respostas que podem ser surpreendentes e 

valorosas.  



 20 

Essa tarefa é, pois, delicada, mas não impossível, destarte o aluno/a do Ensino Médio, 

poderá, a princípio, ampliar seu campo de visão e se familiarizar com as discussões dos assuntos 

contidos nessas filosofias. É importante deixar nítido que, algumas dessas discussões 

filosóficas, muitas vezes, inconscientemente, já estão presentes nos cotidianos dos discentes, 

configurando, portanto, uma busca por um discernimento com base numa racionalidade que, 

contudo, carecem de novas confrontações, tal como explicam Ngoenha e Castiano: 

 
Todavia, a forma como a educação deveria transmitir os valores que pesca as culturas 
deve ser de confrontação e não de doutrinação e nem de moralização.  A confrontação 
pressupõe uma assimilação dos valores, mas de uma forma crítica e não cega 
(Ngoenha; Castiano, 2011, p. 221): 

 

São enormes os desafios educacionais, uma vez que as confrontações e análises de 

culturas e filosofias distintas exigem os devidos cuidados para não nos restringirmos apenas 

aos parâmetros das diferenças óbvias e visíveis. Sempre haverá algo a ser conhecido e a ser 

revelado, para além do que aparece de maneira mais evidente.  

Por essa razão, entendemos que os processos educacionais se fazem, sobretudo, pela 

questão: “o problema de hoje é do da sua unicidade, ou seja, se falam de uma filosofia africana 

ou de várias ‘culturas filosóficas’ africanas?” (Castiano, 2015, p. 31). O autor demonstra uma 

preocupação com os discursos direcionados à prática do ensino de filosofia nas instituições 

escolares, públicas, nesse caso, ele sugere que o processo de ensino de filosofia se encontra na 

construção dessas formas de ensino.  

Partindo dessas perspectivas, em relação ao Ensino Médio, no CETI Coelho Rodrigues, 

acreditamos que com inter-relações e diálogos entre as filosofias, em especial, com as filosofias 

oriundas da África a as filosofias afro-brasileiras, se enriqueceu os procedimentos didático-

metodológicos, exercendo auxílios para ratificações e comparações de problemas de cunhos 

educacionais em nossa escola, e de modo mais amplo, no município. 

Essa pesquisa, descritiva, de caráter qualitativo2, tem como finalidade estudar e analisar 

algumas filosofias afro-brasileiras, ausentes no “Currículo do Piauí – Novo Ensino Médio”, de 

2021, e no livro didático, “Filosofia e filosofias: existência e sentidos”, de Savian Filho (2016). 

Assim, teremos como bases teóricas iniciais, Castiano (2015) Ngoenha e Castiano 

(2011), Ribeiro (2017), Kalumba (2004), Machado (2016), Kouvouma (2000), Carvalho e 

 
2 A pesquisa não dependerá de levantamentos de dados estatísticos sistematizados, mas sim de abordagens teóricas 
e metodológicas que procuram se utilizar de perspectivas holísticas e parciais, complementares que não se limitem 
um único viés disciplinar, teórico e metodológico.  



 21 

Cornelli (2013), Bussotti (2022), Santos (2007, 2015) dentre outros filósofos africanos e afro-

brasileiros.  

Os filósofos/as, acima mencionados/as, poderão contribuir para o desenvolvimento do 

trabalho, no qual nossas proposições oferecem primariamente como meios para 

aprofundamentos histórico-filosóficos, conceituais e metodológicos.   

Os desdobramentos desse estudo visarão agregar possíveis contribuições das riquezas 

das filosofias afro-brasileiras, em vários aspectos possíveis e cabíveis às nossas realidades 

socioeducacionais. 

Na segunda seção, trouxemos a exploração dos valores e das tradições socioculturais, 

por metodologias de ensino, como por exemplo, das tradições orais, são essenciais nos 

processos educacionais que consideram e se interessam pelas perspectivas afro-brasileiras, 

pelas transmissões dos saberes tradicionais e dos conhecimentos culturais. “É necessário 

pesquisar a origem dos testemunhos, verificar a continuidade da cadeia de transmissão, 

comparar as diferentes variantes de uma mesma gesta, a fim de aumentar a probabilidade de 

chegar a verdade histórica” (Calvet, 2011, p. 118).  

Também implica dizer que é fundamental e imprescindível repassar esses 

conhecimentos referentes aos valores das tradições orais para os estudantes de filosofia. Nas 

análises de perspectivas afro-brasileiras, destacamos as possibilidades de estudos metódicos e 

aprofundamentos etimológicos, com análises do próprio idioma, das palavras e dos termos para 

uma ampliação do entendimento das conjunturas e contextos. 

Na terceira seção, enfatizamos a consciência da filosofia não apenas como uma 

disciplina escolar, mas também como um meio de se investigar, de questionar, de compreender, 

de refletir, de analisar e de conjecturar. Essa tarefa filosófica de criticidade, de reflexão e de 

análise, sobretudo, do currículo escolar também foi sublinhada por Segundo (2022), que 

demonstrou as tendências de passagem dos modelos curriculares tradicionais para os modelos 

mais críticos.  

A filosofia afro-brasileira na acepção do contexto de inserção encontra-se numa fase de 

difusão, todavia, é importante entender que nós, professores do ensino básico de Filosofia 

precisamos levar essa discussão para as escolas. Nossos discentes precisam conhecer a grandeza 

histórico-cultural da filosofia afro-brasileira. Há grandes pensadores/as que enriquecem os 

nossos conhecimentos, dentre eles, Antônio Bispo dos Santos in memoriam aparece como um 

grande pensador e intelectual do segmento quilombola piauiense e que faz críticas analíticas 

sobre o colonialismo ou melhor, ele é um defensor de que os quilombos não foram colonizados. 



 22 

Assim sendo, ao falar sobre a filosofia afro-brasileira em sala de aula soou de forma 

estranha para os discentes. Desse modo, formularemos alguns pontos de análises, a partir de 

Spivak (2010), e o “lugar de fala”, desenvolvido em “Pode o subalterno falar”. Também faz-se 

necessário sempre a participação de Antônio Bispo dos Santo, o Nêgo Bispo (2007-2015), 

Modos Quilombos e Significados com apontamentos importantes no que se refere a analisar a 

defesa de ser um contracolonizador.   

Com relação a quarta seção, Machado e Oliveira (2022) afirmam as necessidades de 

uma filosofia afro-brasileira, capaz de estabelecer diálogos, encantados, perpassados pelas 

relações com as ancestralidades de riquezas culturais diversas, que busca transformar dores em 

movimentos de inclusão e respeito à vida.  

O ensino de filosofia, no nível Médio, demanda integralidades de vários conhecimentos 

no que diz respeito às filosofias afro-brasileiras, com uma gama de dimensões filosóficas que 

são fundamentais para as compreensões das nossas complexas e múltiplas realidades. Vale 

lembrar das vastas dimensões religiosas e de suas simbologias, suas cosmologias, seus valores 

e suas concepções, que evoluem em face dos olhares analíticos do professor, do pesquisador e 

do filósofo.  

As observações e revisões críticas, para a Filosofia, no tocante às culturas afro-

brasileiras, não se limitam às exigências jurídicas, estabelecidas com a Lei 10. 639 de 2003, 

que instauraram o ensino de culturas africanas e afro-brasileiras na educação brasileira ou na 

Década Internacional de afrodescendentes, estabelecida pela Organização das Nações Unidas 

– ONU, que se entende de 2015 a 2024, mas sim, que perpassem esses universos formais da 

legalidade jurídica e, como sugere Monteiro (2020), também faz com que o professor de 

Filosofia reavalie suas posturas docentes, com relação a esses complexos campos temáticos que 

formam as nossas culturas e nossas políticas.  

O professor de filosofia que se interessa pelas filosofias afro-brasileiras, também 

acabará se voltando, nas devidas proporções, para alguns estudos de ordem constitutivas dos 

povos. Muitas vezes, podemos encontrar dificuldades com relação aos traços das distintas 

culturas, sobretudo, nas tradições de oralidades nas quais encontramos uma infinidade de 

narrativas que não são documentadas ou escritas, mas que não podem ser ignoradas 

 
 
 
 
 
 
 



 23 

2 CULTURA PIAUIENSE E AFRICANA NO ENSINO DE FILOSOFIA 

 

A exploração dos valores e das tradições socioculturais, por metodologias de ensino, 

como por exemplo, das tradições orais, são essenciais nos processos educacionais que 

consideram e se interessam pelas perspectivas afro-brasileiras, pelas transmissões dos saberes 

tradicionais e dos conhecimentos culturais. “É necessário pesquisar a origem dos testemunhos, 

verificar a continuidade da cadeia de transmissão, comparar as diferentes variantes de uma 

mesma gesta, a fim de aumentar a probabilidade de chegar à verdade histórica” (Calvet, 2011, 

p. 118). Também implica dizer que é fundamental e imprescindível repassar esses 

conhecimentos referentes aos valores das tradições orais para os estudantes de filosofia.  

Nas análises de perspectivas afro-brasileiras, destacamos as possibilidades de estudos 

metódicos e aprofundamentos etimológicos, com análises do próprio idioma, das palavras e dos 

termos para uma ampliação do entendimento das conjunturas e contextos. “A linguística 

histórica, o estudo dos dialetos, da toponímia e da onomástica são igualmente de valia 

apreciável, pois permitem reconstruir não apenas a história das línguas, como também as dos 

povos: origem geográfica dos povos, migrações e etc.” (Calvet, 2011, p. 119).  

Assim, realçamos os valores culturais das narrativas que reconhecem a relevância da 

memória social e da oralidade, não apenas como possibilidades de reconstituir e reconstruir 

fontes históricas complementares, mas também, como elaboração de conteúdos de ensino para 

a filosofia.   

Ademais, propomos metodologias de ensino que se utilizam da música, em vários 

processos de análises cabíveis, como por exemplo: do ponto de vista da erudição, do histórico, 

do cultural, do místico, do religioso, do espiritual, dentre outras formas de análises. Dessa 

maneira, propondo a utilização de metodologias essenciais e/ou complementares, tais como as 

que citamos, desde que elas colaborem ou respondam as nossas indagações filosóficas. 

Complementamos que, com o desenvolvimento metodológico dinâmico, com suportes 

conceituais de outras disciplinas, colocamos no foco de observação e de indagação, os valores 

associados às músicas afro-brasileiras, a exemplo do chorinho, do maxixe e do samba, que 

fazem parte da formação sociocultural brasileira.   

 Consideramos imprescindíveis as abordagens que enfatizam perspectivas filosóficas 

aproximadas ou inerentes às manifestações culturais populares, próprias das culturas afro-

brasileiras, das etnias e de seus aspectos específicos que definem grupos, tais como 

quilombolas, dentre outros grupos afirmados ou autodenominados de matriz afrodescendente. 



 24 

Algumas manifestações culturais piauienses como o samba de cumbuca3, as congadas, 

as rodas de juremas, o candomblé, os diversos cultos de natureza religiosa, dentre tantas outras 

expressões, são exemplos das riquezas culturais e das complexidades que envolvem 

religiosidade, espiritualidade, representações culturais, legitimação de pessoas e de grupos.  

Em síntese, essas manifestações culturais abarcam tradições, costumes, pluralidades, 

sincretismos e práticas híbridas que convém, pelo ensino de filosofia ou pela pesquisa nas 

ciências humanas, reconhecer, integrar e se aprofundar em objetos culturais afro-brasileiros, 

assim como também, investigar os próprios produtores dessas diversidades culturais e das 

próprias compreensões filosóficas. 

Ao adentrarmo-nos nas manifestações culturais afrobrasileiras que são muitas, podemos 

destacar o Samba de Cumbuca, uma tradição centenária tipicamente piauiense que é preservada 

na cidade de Campinas/PI, no Quilombo Salinas, agrega manifestações materiais e imateriais 

dos povos negros. Um fato inusitado que nos chama mais ainda a atenção é a presença feminina, 

as cantigas são eloquentes e protagonizadas pelas mulheres cantadeiras no batuque sonoro das 

cabaças (cumbucas), dos tambores e bumbos. O ritmo do batuque é sensacional, uma vez que 

locupleta com um movimento de sapateado, momento em que as dançadeiras são escolhidas 

por seus pares para executar o sapateado no meio da roda que se forma no terreiro.   

 
Os descendentes de escravos que vivem no quilombo acreditam que essa tradição de 
cantar e dançar veio das senzalas que existiam em fazendas da região. Para manter o 
legado do Samba de Cumbuca, que hoje é reconhecido como Patrimônio Vivo do 
Piauí, a Associação de Moradores da Comunidade Quilombola Salinas desenvolve 
um projeto de memória que reúne fotos, vídeos, instrumentos musicais, figurinos e 
outros registros identitários dessa cultura remanescente. A cabaça é o principal 
instrumento do Samba de Cumbuca. Considerado um objeto feminino, por simbolizar 
o útero, não é tocado por homens. Eles tocam tambores feitos de madeira, produzidos 
no próprio quilombo.4 

 

Quão grande é a riqueza cultural nordestina, em especial referente ao Samba de 

Cumbuca, uma relíquia piauiense. A cabaça é uma planta rasteira, na macrorregião picoense, 

não é fácil encontrá-la, assim sendo, faz-se necessário cultivá-la para que esta não venha entrar 

em extinção.  

As culturas nas diferentes especificidades são sabedorias de um povo que mantém viva 

as tradições orais, e, assim propalam suas manifestações, no segmento religioso, danças, 

 
3 Conheci o samba de cumbuca em Teresina mesmo sabendo que Salinas fica na região de Oeiras - PI, próximo a 
Picos. Ver o vídeo: Link Youtube. 
4 Ver: https://antigo.pi.gov.br/noticias/projeto-resgata-memoria-da-tradicao-quilombola-do-samba-de-
cumbuca-no-interior-piauiense/ Acesso 04/maio/2025. 

https://antigo.pi.gov.br/noticias/projeto-resgata-memoria-da-tradicao-quilombola-do-samba-de-cumbuca-no-interior-piauiense/
https://antigo.pi.gov.br/noticias/projeto-resgata-memoria-da-tradicao-quilombola-do-samba-de-cumbuca-no-interior-piauiense/


 25 

sistema de agricultura, criação de animais dentre outras manifestações. A natureza é uma 

constatação de que devemos prestar muita atenção aos seus fenômenos que nos levam a 

determinadas aprendizagens.  

Antônio Bispo dos Santos (2023), Nêgo Bispo, faz uma reflexão acerca do que a 

natureza tem a nos ensinar, em o livro A terra dá a terra quer; segundo ele, as pessoas mais 

velhas o orientavam no sentido de que ouvir os cantos dos pássaros e o chiado das matas eram 

verdadeiras lições de vida e um conhecimento harmônico com a natureza, a sapiência desses 

fenômenos naturais os levava a entender, como seria naquele dia as condições meteorológicas.   

E isso é uma grande lição.  
 
Os pássaros nos avisavam se ia chover, se ia ter sol ou se o céu ficaria nublado. 
Informado por eles, ainda antes de me levantar, eu já tinha a noção de como seria o dia. 
Outro pulsar das memórias de criança é o caminho da roça, que fazíamos junto às 
gerações mais velhas, a geração mãe, e a geração avó. Ouvíamos a sonoridade emitida 
pela mata, a partir do movimento do vento e das águas dos riachos, rios e das cachoeiras 
dependendo de por onde passávamos (Santos, 2023, p.11). 
 

Para Antônio Bispo dos Santos (2023), faz-se necessário a existência de uma 

consonância empática entre os povos afrobrasileiros e pindorâmicos com o fator natureza, 

ambos se locupletam com o respeito de um para com os outros. Todos são beneficiados com o 

saber orgânico. A natureza precisa vivenciar boas ações advindas dos seres humanos, todavia, 

há limites a serem respeitados, por exemplo, se porventura, acontecer o desmatamento 

desordenado, há um grande prejuízo, sobretudo, para os dois lados.  Sendo assim, o 

relacionamento entre a vida mineral, humana e vegetal é uma conexão cultural cujo objetivo é 

orientar sobre o processo comportamental do modo de agir das pessoas, pois a natureza é 

sinônimo de sapiência, não se destrói por si só. Resta-nos sabermos interpretá-la em todos os 

aspectos.    

Através das tentativas de integrações de valores culturais, em face das insuficiências 

teóricas e das inquietudes, propomos formas de ensinar mais abrangentes. Formas de ensino 

que deveriam buscar nos nossos cotidianos socioculturais preferidos, alguns elementos que 

pudessem enriquecer o ensino formal e, ao mesmo tempo, valorizar as coisas corriqueiras e 

simples da vida social, quer seja no continente africano, quer seja em contextos brasileiros. 

Assim, a partir das experiências obtidas em sala de aula, pelas quais evocamos, dentro 

das nossas possibilidades, aos processos educativos que visam integrar inovações práticas, 

teóricas e metodológicas, modelos, símbolos e variadas ideias coletivas e individuais, propomos 

investigar contribuições para Ensino Médio, no CETI Coelho Rodrigues, capazes de oferecer 

novos diálogos interativos com as filosofias afro-brasileiras.  



 26 

Sublinhamos que, no nosso entendimento, o Ensino Médio no Piauí carece de aberturas 

que privilegie conceitos e perspectivas filosóficas afro-brasileiras. Desse modo, a proposta visa 

sistematizar, analisar qualidades e/ou quantidades significantes que se tornaram de certa forma, 

invisíveis. Esse trabalho será oportuno, sobretudo, em razão dessas lacunas constatadas, no 

tocante aos estudos das filosofias afro-brasileiras em aulas, pesquisas ou em projetos de 

estudantes.  

 Alguns conteúdos que trazem elementos culturais, associados às filosofias afro-

brasileiras, muitas vezes, passam despercebidos. Para Silva (2005), situações de desinteresse 

configuram uma “invisibilidade dos valores culturais e históricos” de povos inferiorizados, 

estereotipados, que geralmente desenvolvem um comportamento de autorrejeição.  

Os estudantes tendem, consequentemente, a refutar seus próprios valores, bem como 

suas culturas ancestrais. Além desses aspectos, alguns estudiosos das culturas e filosofias afro-

brasileiras sugerem novas práticas pedagógicas que valorizam as complementaridades culturais 

e as riquezas das múltiplas culturas.  

Essas práticas pedagógicas e de análises, integrativas das pluralidades culturais, são 

propostas por Silva (2005), Oliveira (2019), Ribeiro (2019), que não buscam apenas eliminar 

visões preconceituosas e racistas (que desvalorizam, marginalizam e ignoram indivíduos e 

grupos), mas também, por outro lado, valorizar suas peculiaridades e diferenças, 

desmistificando estereótipos. Nesse sentido, Fanon (2021) recomendou uma procura incessante 

das repercussões do racismo em todos os níveis de sociabilidade, ou seja, nas histórias, no 

folclore, nos cinemas, e etc.   

Podemos fazer uso de suportes materiais e de ferramentas didáticas para a sala de aula, 

que auxiliem professores e alunos, por meio de estudos de problemas e fenômenos mais amplos. 

Nesse caso, podemos destacar materiais e ferramentas didáticas como quadros, xilogravuras, 

pinturas, fotografias, culinárias, artefatos arqueológicos, músicas, imagens, conteúdos da 

oralidade, produtos de museus e documentos que são essenciais para resoluções de problemas 

de contextualização.  

Os suportes, propiciados por esses materiais e essas ferramentas didáticas, ajudam nas 

análises e na compreensão dos longos quadros históricos de regimes escravocratas, que 

atravessaram séculos, oceanos e continentes, provocando sequelas e deixando suas marcas 

funestas de várias formas.  

Ressaltou-se nos contextos de pós escravidão no Brasil, um prejuízo de dupla face para 

os negros: sem assistências indenizatórias e com o desprezo social, retratado nas ocupações de 

cargos considerados desprezíveis. “Saído do regime servil sem condições para se adaptar 



 27 

rapidamente ao novo sistema de trabalho, à economia urbano-comercial e à modernização, o 

‘homem de cor’ viu-se duplamente espoliado” (Fernandes, 2007, p. 66). 

Esses suportes são essenciais ao ensino, quer seja ele referente aos problemas sociais e 

educacionais contemporâneos ou ao desenrolar dos fatos no decorrer do tempo. Em relação aos 

cotidianos escolares, pensamos nas nuances contemporâneas – as dinâmicas da vida social e 

cultural, dos âmbitos escolares, dos cenários econômicos, dos quadros políticos, dos 

preconceitos arraigados e dos problemas ligados diretos e indiretamente a escola. Com isso, 

refletimos algumas circunstâncias e delimitações de conteúdos de ensino da atualidade, sem 

desprendê-los do passado, por estarem a ele atrelado bem como a dívida histórica oriunda das 

sequelas da escravidão. 

Com relação às filosofias afro-brasileiras e as suas especificidades, indagamos 

criticamente até que ponto elas podem contribuir para o ensino de Filosofia no Ensino Médio? 

Noutras palavras, ao buscarmos valorizações de elementos e manifestações culturais que se 

mostram distanciadas das teorias e das metodologias de ensino, estaremos agregando quais 

tipos de potencialidades?  

O fragmento a seguir apresenta, de modo sintético, algumas particularidades no que diz 

respeito às diversidades e as multiplicidades de elementos e aspectos culturais, inerentes às 

filosofias afro-brasileiras.  

 
Refletimos sobre o que significa concretamente o reconhecimento da cultura afro-
brasileira de matriz africana, como patrimônio nacional em uma sociedade 
profundamente desigual, de relações assimétricas de poder, marcada historicamente 
por preconceitos, discriminações, diferentes formas de racismos - individual, 
institucional, epistemológico e ignorância cultural. (Oliveira, 2019, p.193/199). 
 

 Para além do universo do professor e dos alunos, alfabetizados e escolarizados, há vários 

modos de educação e uma infinidade de saberes que estão nos espaços rurais, nas áreas 

ribeirinhas e nas comunidades não letradas no Piauí. É imprescindível procurar abarcar novos 

contextos sociais, distintos, para agregá-los, de alguma maneira, ao universo da sala de aula, 

sobretudo, porque muitos desses contextos, inclusive, fazem parte direta e indiretamente da 

vida de muitos estudantes e de muitos professores, não só no Brasil, como também de maneira 

semelhante na África.  

 Como por exemplo, por um lado, enquanto Castiano (2015), busca valorizar todos os 

contextos possíveis e, em especial, a “natureza étnico-comunitária”, indo além do ponto de vista 

do homem letrado, por outro lado, Ngoenha e Buanaissa (2016) acreditam que uma 

“metanarrativa” procura partir de seus próprios contextos africanos, sobretudo, de 



 28 

Moçambique, valorizando à filosofia e à história. Esse difere daquele por estabelecer um ponto 

de partida local.  

Algumas problemáticas históricas referentes à colonização e ao continente africano 

também merecem análises mais aprofundadas desde o Brasil, quando propomos abordagens 

específicas ou definições de conceitos associados às filosofias afro-brasileiras. Com relação ao 

continente africano, o etnólogo e antropólogo, Louis-Vicent Thomas (1922-1994)5 descreveu 

uma série de problemas derivados da colonização e das explorações posteriores: a colonização, 

ao recortar o continente africano em territórios, causou um desconhecimento dos territórios dos 

reinos e dos impérios.  

Todavia, isso não teria apagado as potencialidades dos africanos, como suas reflexões, 

suas abstrações, seus sistemas de pensamentos, suas técnicas, que, muitas vezes, são reforçadas 

por rituais. Barbosa (2020) salientou a violência e a repressão colonial, exercidas pelos 

europeus, sob sistemas coloniais, que muitas vezes, baseavam-se em vieses racistas.  

Essas repressões coloniais configuraram, em certo ponto, em supressão ou eliminação 

das diversidades em territórios colonizados, assim como guerras entre os próprios povos 

africanos, por uma divisão territorial que o europeu realizou, apenas interessado na exploração 

das riquezas materiais africanos.  

Com isso, percebemos que, com relação às culturas africanas, não se pode falar em 

homogeneidades e em simplificações. De certa forma, “O pensamento filosófico africano 

considera as várias formas híbridas de culturas, opondo-se à sua homogeneidade” (Monteiro, 

2020, p. 41). Assim, percebe-se que esses indicativos, voltados para as demonstrações e 

valorizações das pluralidades e das heterogeneidades, refutam as homogeneidades conduzindo-

nos às inúmeras naturezas investigativas.  

Considerando as diferentes características básicas e as naturezas dos regimes 

escravistas, de cada lugar e de cada época, nas Américas, as apreensões e as explorações de 

pessoas escravizadas se estenderam por muitos séculos. Em relações aos longos períodos de 

explorações afrodiaspóricas, Marquese (2006) afirmou, ao esboçar uma dinâmica da 

escravidão, sobretudo, no Brasil, que somente entre 1741 e 1760, chegaram 354 mil africanos 

escravizados. Então, ao observarmos esses dados, assumimos reflexões que pretendem não 

ignorar esse passado que não se encontra tão distante ou desligado da contemporaneidade e de 

muitas análises filosóficas da atualidade.  

 
5 Louis-Vicent Thomas ressaltou uma série de fatores relevantes, sobretudo, referente à etnologia, as mistificações 
e as desmistificações, enfatizando, sobretudo, o continente africano.  



 29 

Levando-se em consideração o pensamento de Marquese ao discutir em sua obra sobre 

“A dinâmica da escravidão no Brasil: resistência, tráfico negreiro e alforrias, séculos XVII a 

XIX”, é possível compreender que ele investiga como o tráfico negreiro transatlântico, as 

alforrias (manumissões), assim como ainda os modos de resistência escrava, a exemplo dos 

quilombos e revoltas, interagiram no contexto nacional entre fins do século XVII até meandros 

do século XIX.  

Desse modo, traz o autor citado as referências teóricas de proposições de Patterson e 

Philip Kopytoff, cuja finalidade é de interpretar o sistema escravista brasileiro em longo prazo 

e argumentando ainda que não se pode dissociar a condição de escravo da de liberto, assim 

como ainda não se pode desconectar o tráfico de escravos das manumissões.   

Com isso, em sua análise, Marquese (2006) pontua o que sistematizamos abaixo: 

 

Quadro 3 - Conceitos afrodescendentes 

Tráfico Negreiro 

e alforrias  

 

O tráfico mantinha-se intenso, importando grandes contingentes de 
africanos escravizados, simultaneamente havia uma dinâmica expressiva 
de alforrias, ou seja, de meio de libertar os escravos, o que criava uma 
população de escravos libertos significativa e cuja população tinha papéis 
sociais, econômicos e culturais próprios. Essas duas dinâmicas, na 
verdade, de entrada via tráfico e saídas via alforria, figurava como parte 
de um sistema contínuo que permitia que o escravismo se sustentasse 
durante o decorrer de muitos anos, muito embora houvessem tensões 
geradas.  

Resistência 

escrava  

Para Marquese (2006) um dos focos se trata da resistência coletiva: 
quilombos e revoltas de grande escala. A título de exemplo emblemático 
que o texto do autor traz tem-se Palmares, que veio a se tornar a maior 
expressão de quilombo e resistência no período colonial. Também 
menciona ainda que as atividades mineratórias ofereceram âmbitos mais 
largos e margens de autonomia para os escravizados, em que pese casos 
que estes poderiam controlar parte do processo produtivo ou extrativo, 
por exemplo. O que implica em destacar que isso favorecia modos mais 
sutis ou estruturais de resistência, tal como o acumulo de recursos para 
alforria. Ainda segundo a visão do autor, ele observa que após a derrota 
de Palmares houve uma redução significativa nas oportunidades para 
grandes quilombos ou revoltas que tivessem sucesso ou visibilidade. 

Interpretação 

sistêmica do 

escravismo 

nacional  

Marquese propõe ainda perceber o escravismo no Brasil como um sistema 
com dinâmicas internas de tensão, entre escravidão e liberdade, entre 
coerção e negociação, porém, possuía ainda mecanismos de manutenção 
e continua insistindo que a presença de libertos, de alforrias e de 
resistência não contradiz o ´poder senhorial, mas revela a complexidade 



 30 

do sistema, suas fissuras e as formas com as quais os escravizados 
buscavam afirmar autonomia ou negociar sua condição.  

Conclusão 
 

O autor conclui que as formas de alforria e tráfico de escravos, bem como 
ainda as expressões de resistência, devem ser analisadas de forma 
integrada a fim de que se possa compreender a escravidão no Brasil, de 
maneira que assim, este entrelaçamento permite explicar como sistema 
adaptou-se, sobreviveu e foi moldado alimentado por conflitos, 
negociações e resistências internas.   

 

2.1 Diversidades da filosofia afro-brasileira e matrizes africanas 
 

Para uma reflexão sobre as culturas afro-brasileiras, que demonstram valores culturais 

sincréticos, observamos o exemplo de Alberto Viegas6, um educador africano, peregrino e 

palestrante, que procurou valorizar as culturas locais de Moçambique, como ponto de partida 

reflexivo para análises subsequentes. A importância de referenciar as culturas locais, 

endógenas, visando aplicabilidades no ensino superior de Moçambique, na África, também foi 

uma das medidas assumidas por Castiano (2015), após os contatos com Alberto Viegas, em 

Moçambique.  

Tendo observado essas propostas supracitadas, podemos contemplar dois quadros 

complexos de análises que envolvem e se entrelaçam nas comunidades, como pontos de 

partidas, e nas universidades, como pontos de chegada. Então, essas metodologias que propõem 

ampliações gradativas, iniciando das particularidades das culturas locais, como exemplo, as 

culturas africanas makuva7, configuram a essência do conceito de “sagacidade filosófica”, 

desenvolvido por Castiano (2015).  

O diferencial é que a sagacidade filosófica não tem interesse pelos mundos antigos, mas 

sim, por resoluções de problemas contemporâneos. Contudo, em síntese, a “sagacidade 

filosófica” reconhece e considera as pluralidades e culturais locais.   

Essas abordagens particulares e gerais, exemplificadas a partir dos contextos dos nossos 

cotidianos de vida, evidenciam a importância de analisarmos alguns aspectos negligenciados 

na nossa contemporaneidade. Podemos destacar, por exemplo, as negligências de aspectos 

determinantes que abarcam posições teóricas de intenções reducionistas e/ou hierarquizadas, a 

exemplo do eurocentrismo e dos etnocentrismos, de formas visíveis ou sutis, ou mesmo, 

 
6 Cf. A entrevista de Castiano (2015), com o educador Alberto Viegas, na qual ele busca valorizar as pluralidades 
culturais moçambicanas.  
7 As culturas makuva, segundo Castiano (2015), diz respeito a um universo de costumes e de culturas no qual 
Alberto Viegas busca enfatizar. E essa concepção se mostra exemplar para nossas considerações que visam 
enfatizar integrações de culturas que destoam da homogeneização e da absolutização.  



 31 

tentativas de legitimação de medidas despóticas e opressivas, exemplificadas pelas hierarquias 

das culturas, dos conhecimentos e das profissões.  

Outro problema fundamental, colocado em destaque por Castiano (2015), foi o da 

discussão entre a “diversidade” e a “unicidade”, no que se refere às culturas africanas, geradoras 

de filosofias no continente africano, pluralizando as ideias e as perspectivas, formando as 

“filosofias africanas”. Por um lado, a “unicidade” é caracterizada por uma busca de um espírito 

de unificação filosófica africana das complexidades e das pluralidades do pensamento de todo 

um continente.  

Por outro lado, ainda que reivindique-se uma forma de liberdade e uma especificidade 

única, a “diversidade” é caracterizada pela pluralidade e pelas individualidades das perspectivas 

filosóficas. Então, em face dessas duas posturas que visam organizar as perspectivas filosóficas 

da negritude em evidências distintas, em Castiano (2015) entende-se que a opção pela 

“diversidade” é intrínseca ao debate filosófico, e ela também considera as formas de 

sistematização, em face do que seria proveitoso e infrutífero, no tocante às línguas e as 

influências provenientes da Europa. 

Nesse aspecto, para nosso trabalho é fundamental destacar que a colonização, sobre a 

África, ocorreu de diversas formas, inclusive, a “colonização epistêmica”, também denunciada 

por Castiano (2015). Podemos observar interesses distintos, que se voltam para as inclusões e 

as heterogeneidades, no que se refere a epistemologias.  

Na discussão em torno das culturas africanas, diversidade e unicidade de Castiano 

(2015) ele problematiza a visão reducionista que, por muito tempo permaneceu presente nos 

estudos sobre a África e na grande maioria, representada como um bloco hegemônico e estático. 

Dessa forma, segundo esse autor, torna-se fundamental entender que as culturas africanas 

configuram-se como uma pluralidade de experiências e línguas, cosmovisões, práticas sociais 

e modos de organização política que variam de lugar para lugar e de povos para povos. Trata-

se assim, de uma diversidade de que reflete por exemplo, a multiplicidade de etnias, tradições 

religiosas, expressões artísticas e maneiras de sociabilidades presentes no continente.   

Entretanto, ao lado dessa diversidade, Castiano (2015) defende ainda a noção de uma 

unicidade africana, compreendida não como uniformidade, mas como unidade construída a 

partir de princípios civilizatórios comuns. Elementos como a centralidade da comunidade, sobre 

o sujeito, a valorização da ancestralidade, a ligação entre espiritualidade e natureza, assim como 

a oralidade como matriz de transmissão de saber, figuram como marcas que atravessam 

diferentes povos e contextos africanos. Nessa direção, a unidade não nega a diferença, mas 

revela pontos de convergência que permitem pensar uma identidade africana mais ampla.  



 32 

Observa-se assim, que essa perspectiva é particularmente relevante no âmbito da 

educação e da filosofia, uma vez que questiona a visão eurocêntrica que tende a inferiorizar ou 

invisibilizar as contribuições africanas. Assim sendo, reconhecer a diversidade e a unicidade 

implica em abrir espaços para a valorização do pensamento africano em suas várias dimensões., 

entendendo a África não somente como objeto de colonização, mas como sujeito histórico e 

cultural.  

A partir disso, a reflexão do autor Castiano (2015) trata-se, portanto, de uma 

contribuição para uma crítica à narrativa colonial que foi construída pela ideia de África sem 

história ou sem cultura. Contraditoriamente, sua proposta aponta para a necessidade imediata 

de assumir a pluralidade africana em diálogo com a construção de uma memória coletiva e 

identitária que fortalece tanto os povos do continente quantos as diásporas africanas espalhadas 

pelo mundo.  

Na análise de Schwarcz (2007) sobre “Raça sempre deu o que falar”, tem-se um ensaio 

que faz a apresentação desta obra intitulada “O negro no mundo dos brancos”, de Florestan 

Fernandes e por conseguinte, o estudo de Schwarcz é usado como monte para evidenciar como 

a questão racial atravessa e tensiona a sociedade brasileira desde tempos muito antigos.   

Nessa medida, a obra reflete como a “raça”, apesar de ser um conceito com muitos traços 

sociais e simbólicos, vem sendo usada permanentemente para organizar hierarquias, atribuir 

estigmas, legitimar desigualdades. Dessa forma, se faz pertinente destacar os principais 

pontos/argumentos analisados nesta obra:  

 

   Quadro 4 - Principais pontos / argumentos da análise sobre Raça 

História da 

pesquisa racial no 

Brasil  

 

Schwarcz mostra que o livro de Fernandes é parte de um conjunto de 
pesquisas que tiveram início no período de cooperação com a 
UNESCO, as quais investigavam as comunidades negras, 
especialmente no contexto baiano, no cenário tanto urbano quanto 
rural, sendo que essas pesquisas prosseguiam temas diversos, a saber: 
miscigenação, condições socioeconômicas das pessoas, inserção social 
e discriminação.  

A “metamorfose do 

escravo” e a 

desigualdade social  

Considera-se que Fernandes, por meio do ensaio de Schwarcz, pontua 
que a abolição formal da escravidão não rompeu com estruturas de 
exclusão, pois fato é que negros se submeteram a graduações sociais 
que vão além da cor, envolvendo, pois, classe, educação, origem 
familiar e ainda que o termo “negro” ou “preto” passa a funcionar 
socialmente como marcador de pertencimento a posição subalterna, ou 
de inferioridade, mais do que somente descrição da cor da pele.  



 33 

A persistência das 

hierarquias raciais  

 

Schwarcz destaca que, apesar de haver a miscigenação, é certo ainda 
que o Brasil mantém uma estrutura racial hierárquica, com “escala de 
cor” e com desigualdades de prestigio, oportunidades e 
reconhecimento. Embora haja ainda também transformações como a 
urbanização, a mobilidade social, a expansão da educação, fato é que 
esses elementos não impediram de os estigmas sociais continuarem a 
operar de modo sutil ou mesmo explícito, ora no acesso a direitos, ora 
nas interações cotidianas.  

Identidade, 

visibilidade e 

invisibilidade  

Schwarcz explica ainda como o negro, mas também o “pardo” ou o 
“moreno” que são categorias intermediárias de cor, enfrentam dilemas 
identitários, onde, as vezes para evitar o rótulo de negro ou preto, e 
para não ser preconceituoso, referem-se a estas pessoas como pardos, 
ou morenos. Por outro lado, enfatiza ainda que há afirmações de 
identidade como uma estratégia política e simbólica. Com isso, a 
visibilidade das desigualdades raciais é muitas vezes, obscurecida pelo 
mito da miscigenação ou da democracia racial, cuja elas sugerem uma 
harmonia racial inexistente.  

Relevância 

contemporânea  

Dessa forma, percebe-se que o autor organiza seu texto de maneira a 
mostrar que os debates do passado, sejam eles pesquisadores, 
intelectuais ou instituições, ainda repercutem, tanto em políticas 
públicas, no reconhecimento civil e social, quanto na mobilização 
negra. E assim, esta obra incentiva a reflexão crítica acerca de como as 
noções de raça tem moldado a consciência, valores práticos sociais e 
enfatizam que não somente é suficiente estudar o racismo e sua 
história, enquanto algo do passado, mas é preciso e urgente perceber 
os reflexos no presente.   

 

 

Oliveira (2012, p.28/47) destacou uma “epistemologia própria” na qual encontramos no 

“útero da ancestralidade” africana uma “cosmovisão” que afirma as multiplicidades dentro da 

identidade. Essa cosmovisão seria a “epistemologia da ontologia da diversidade” e da 

ancestralidade, de uma epistemologia antirracista de inclusão e de heterogeneidade.  

Percebe-se, assim, várias formas de controles e domínios nos contextos de colonização. 

Todas as formas de dominação e de controle colonial, já denunciadas por Louis-Vicente 

Thomas, na década de 1974, geraram renovações de “esquemas semânticos” que julgavam 

serem os únicos portadores legítimos em sociedades controladoras e dominantes. Em razão das 

renovações de medidas políticas de explorações econômicas, culturais e raciais, temos, 

inegavelmente, interesse em deixar nítido em desmistificar e/ou reprovar, por meio dos rigores 

dos nossos trabalhos científicos, tal como também foi proposto pelo etnólogo Louis-Vicent 

Thomas.  



 34 

Também, numa perspectiva aproximada e pertinente, Menezes et al. (2023) defende 

interpelações e desmistificações relacionadas às formalidades e às legitimidades jurídicas, nos 

setores privados e públicos, que se tornam supremas e absolutas, por formalidades e linguagens 

argumentativas que lhes favorecem em detrimento das populações desfavorecidas e 

prejudicadas ao longo da história. Schwarcz (2007), ao se reportar às sociedades coloniais no 

Brasil, mencionou uma forma de “exploração sistemática8”, nessas sociedades, 

impossibilitando tanto a ascensão social quanto a acomodação inter-racial em razão dos 

preconceitos raciais que permaneceram, ficando, inclusive, dissimulados após as abolições 

escravistas. Então, num mundo criado pelos brancos, os negros foram, segundo Schwarcz 

(2007), expostos a um mundo social que se organizou para os regimentos privilegiados das 

classes dominantes.  

Podemos, a princípio, destacar dois fatos determinantes para nossas observações, no que 

se referem às imposições estabelecidas sobre a África: Primeiramente, a Conferência de Berlim 

(1884 – 1885), que reparte o continente africano entre os países europeus, que segundo Barbosa 

(2020), marcaria o nascimento de uma nova etapa da história da África, com o período colonial 

que impôs os maiores desafios para todo o continente. E, além disso, a imposição, “tutelar”, 

europeia do próprio termo “africano”, que segundo Monteiro (2020), não havia nenhuma razão 

para os povos, do continente africano, se considerarem africanos, até essa identidade ser 

imposta pela organização europeia.  

Então, devido a esses e outros fatores, as inquietações se tornam incessantes, investidas 

pelas compreensões filosóficas, históricas, de contextos, das conjunturas, incluindo, também, 

as buscas pelas compreensões de si. Colocam-se em ênfases as possibilidades de reflexões sobre 

as construções e reconstruções das próprias histórias. Ramos (2020) admite que o conceito de 

“afrocentricidade9” é revelador das capacidades africanas em construir sua própria história, sem 

as tutelas dos europeus, mas sim, dos negros, como sujeitos ativos, e não como meros objetos. 

Esse conceito está ligado direta e indiretamente a outros conceitos que se mostram 

essenciais para o ensino de filosofia que busquem destacar contribuições das filosofias afro-

brasileiras. Compreendemos, portanto, que esse conceito evita recolocar um novo 

etnocentrismo no lugar de outro, proveniente da Europa, de onde deriva muitas bases de 

pensamentos que preenchem os currículos do ensino de filosofia no Brasil.  

 
8 Expressão usada por Fernandes (2007), para designar explorações dos negros e mestiços em contextos que 
privilegiavam os brancos.  
9 Para Ramos (2020), o conceito de “afrocentricidade” é desafiador, devido aos estigmas: “diáspora negra”, “pan-
africanismo”, “negritude”, que são extremamente criticados. Esse conceito implica numa perspectiva de análise 
centrada na própria África, nos seus contextos e nas suas problemáticas.  



 35 

O “Currículo do Piauí – Novo Ensino Médio”, de 2021, tal como o livro didático, 

“Filosofia e filosofias: existência e sentidos”, de Savian Filho (2016), utilizados nas escolas do 

Estado do Piauí, carecem de aberturas que privilegiem conceitos e perspectivas filosóficas afro-

brasileiras.  

É oportuno, em razão dessas lacunas constatadas, os estudos das filosofias afro-

brasileiras em aulas, em pesquisas ou em trabalhos específicos, que viabilizem eliminações de 

várias formas de preconceitos, por meio da ampliação e dos diálogos entre os conhecimentos 

relacionados às diversas culturas, como também, pelas necessidades de construção de uma 

sociedade multirracial mais justa.  

Muitos problemas relacionados às convivências inter-raciais no Brasil foram 

denunciados por Fernandes (2007). Em sua visão, nunca houve uma “democracia racial” 

constituída, assim como também, não houve uma verdadeira democracia nas esferas 

econômicas, sociais, na jurídica e na esfera política. Então, para que essa “democracia racial” 

também se concretize nos domínios das relações sociais, seria necessário sabermos, 

convictamente, o que tem que ser banido, por impossibilitar a equidade das relações de brancos, 

negros e mestiços.  

Para Fernandes (2007), a ausência de uma democracia social, nos domínios das relações 

sociais, impede a construção de uma sociedade multirracial, nos modelos ideais, diferente 

daqueles modelos do passado de escravidão, e do presente, herdeiro do passado escravocrata.  

Podemos perceber reclamações parecidas, sobre um tipo de democracia social que não 

satisfaz os interesses de muitos. Oliveira (2019) afirmou que o filósofo, moçambicano, Severino 

Ngoenha reivindica uma forma de democracia que ainda estaria ausente em Moçambique10, 

onde as políticas estariam pautadas num amplo liberalismo, traduzido em precarizações das 

privatizações sumárias, com totais controles governamentais, e regimes subalternos ao Banco 

Mundial e ao FMI – Fundo Monetário Internacional, que causam um enfraquecimento de 

Moçambique, que já foi considerado um dos países mais endividados do mundo.  

Esses quadros contextuais, também derivados da colonização portuguesa como os 

nossos contextos, não são negligenciados nas investigações que propõem estudar e discutir 

filosofias afro-brasileiras, por mais específica e pontual que seja a análise.  

 
10 Evidenciam-se consonâncias nas reivindicações de Fernandes (2007), nos contextos do Brasil, e nas observações 
de Oliveira (2019), nos contextos moçambicanos. Precariedades locais, derivadas de políticas governamentais, 
liberais são enfatizadas por ambos e se mostram indispensáveis para várias investigações de caráter social e 
educacional.  



 36 

A heterogeneidade e as pluralidades que pretendemos colocar em pauta, no ensino de 

filosofia, parece conflitante com democracias e formas institucionais, em vários contextos que 

têm contatos hereditários, históricos e filosóficos com o Brasil, a exemplo dos contextos 

africanos.  

Oliveira (2019) coloca Severino Elias Ngoenha11, como um preservador de princípios 

que contestam os modelos institucionais de uma democracia inadequada para as 

heterogeneidades culturais africanas. Os questionamentos de sua filosofia se debruçam sobre 

campos de supressão das liberdades. “O modelo institucional dólar-crático é discrepante com a 

realidade social e cultural destes povos, indo de encontro com o que Ngoenha compreende por 

democracia” (Oliveira, 2019, p. 14).  

Para o autor, a democracia deveria contemplar as diversidades socioculturais e não 

segregar ou preterir. Em suma, esses fatores reivindicativos das diversidades pluralizadas 

indicam contrapontos relacionados às realidades pluralizadas das culturas, demasiadamente 

presentes e valorizadas nas filosofias afro-brasileiras.  

Nota-se que, em termos de liberdades emancipatórias, do ponto de vista econômico e 

político, também são ideais africanos, nos quais a ideia de liberdade, para Ngoenha, segundo 

Buanaíssa e Paredes (2018), está associada às condições históricas dos africanos, nas quais os 

esforços, iniciados no século XIX, foram denominados como “pan-africanismo”, 

“etnofilosofia”, “negritude”.  

Estes estavam inclinados às condições históricas e às emancipações africanas, que 

buscavam as autoafirmações dos povos africanos nas histórias de seus países e na história geral. 

Também é válido destacar que esses enfoques nas condições históricas de africanos, que 

reclamam autonomias culturais, com vários conceitos, compõem culturas sincréticas12, 

associadas às nossas culturas, bem como às filosofias afro-brasileiras.  

Em Monteiro (2020), “pan-africanismo” caracteriza um movimento de conscientização, 

de pertencimento e de lutas pelas liberdades dos domínios físicos, psicológicos, econômicos e 

sociais, colonialistas. Em relação a “etnofilosofia”, Monteiro (2020) coloca esse conceito como 

referência direta à filosofia africana e às filosofias populares, com suas tradições, seus costumes 

ou religiões, indissociáveis das ancestralidades e da história de povos específicos. 

 
11 Buanaíssa e Paredes (2018) mostram a relevância de Severino Elias Ngoenha, como o mais influente filósofo 
de Moçambique, e como um questionador das liberdades. 
12 Fazemos uso da concepção de Ortiz (2006), que defendeu a ideia de “cultura sincrética”, com inseparáveis 
entrelaçamentos e cruzamentos de culturas distintas dos negros, dos brancos e dos indígenas.  



 37 

 As indagações filosóficas de Severino Ngoenha, a respeito das liberdades restringidas, 

são destacadas por Buanaíssa e Paredes (2018), que sublinham a importância de duas de suas 

obras: “Por uma Dimensão Moçambicana da Consciência Histórica”, de 1992, e, “Filosofia 

Africana: das independências às liberdades”, de 1993, nas quais as liberdades se mostraram 

adiadas, mesmo com as promessas atreladas à independência de Moçambique, em 1975. 

Por essas e outras razões, entendemos que muitas filosofias afro-brasileiras serão 

capazes de ofertar contribuições para os currículos do Ensino Médio. Citamos, como exemplos, 

os trabalhos de Ivan Luiz Monteiro, de Djamila Ribeiro, de Muryatan Barbosa, de Sueli 

Carneiro, Clóvis Moura, Milton Santos, Renato Nogueira Santos Junior, Antônio Bispo dos 

Santos (Nêgo Bispo).  

Este último, um intelectual quilombola piauiense que defende o saber e o conhecimento 

orgânico, autor de livros fundamentais para o nosso entendimento sobre a vida nos quilombos 

dentre ele: Quilombos Modos e Significados [2007], Colonização, Quilombos modos e 

significados [2015], terra dá a terra quer lançado em 2023.  

Além disso, é fundamental destacar que com a globalização, a dolar-crácia, a situação 

de Moçambique, segundo fontes relevantes, tem muito a se assemelhar também com os modelos 

de ensinos públicos e privados no Brasil. Que, neste caso, muitas vezes são desvalidos de 

Filosofia Política Africana ou Afro-brasileira, apesar da Lei 10.639/2003 que pode auxiliar nas 

compreensões das diferentes organizações sociais.  

2.2 Contribuições filosóficas pertinentes 

   Ramos (2020) afirmou a importância das inclusões de culturas africanas nos currículos 

escolares, já previstos pelas leis 9.934, de 20/12/1996 e 10.639, de 09/01/2003. Além disso, o 

autor valoriza os pensamentos inovadores da “filosofia da sagacidade” e a “metafísica ubuntu”, 

que nos levam às aplicações dos distintos modos de pensamentos e dos pontos de vista 

múltiplos.  

Todavia, Ferreira (2016) afirma que, mesmo havendo rejeições de algumas fontes 

classificadas, por alguns estudiosos, como “crenças” e “superstições”, muitos pesquisadores 

entendem que os ancestrais fazem partes das centralidades da vida cultural na África e 

compõem bases morais e estilos de vidas de vários grupos e comunidades.  

Alguns dos conceitos filosóficos e históricos, desenvolvidos por Moura (2019), 

mostram-se pertinentes e cabíveis para os currículos do Ensino Médio. Conceitos, que 



 38 

apresentamos, preliminarmente, como: “escravismo tardio”, designador do período histórico de 

transição do sistema escravista para o sistema capitalista dependente, com ênfases nas lutas 

entre classes sociais; o conceito de “protoabolicionismo”, que representa a fase na qual o 

escravizado era o elemento dinâmico das lutas sociais, por meio da “quilombagem” – 

insurgências dos escravizados, cuja maior expressão teria sido o Quilombo dos Palmares.  

Por fim, o conceito de “abolicionismo”, que configura a fase em que a rebeldia negra 

ficou, segundo Moura (2019), subordinada às forças abolicionistas moderadas, politicamente 

tímidas, dando início à marginalização dos negros libertos, que perdura até a 

contemporaneidade, sobretudo, em razão dos regimes pós-escravistas.  

Sobre os acontecimentos pós-escravidão, Fernandes (2008) lamentou os destinos dos 

libertos da escravidão, que, na sua visão, surgiram identificados com as viabilidades das bases 

materiais jurídicas, políticas e morais do novo regime pós-escravidão. Nessas bases, os negros 

e mulatos13 (pardos) não foram plenamente absorvidos no mercado de trabalho, pois foram, 

segundo o autor, abandonados nos setores deteriorados da coletividade, jamais sendo aceitos 

como “iguais”.  

Segundo Fernandes (2008), a própria ordem social competitiva, pós-escravidão, e seus 

princípios legitimadores, não externaram nada mais além das meras falácias (como as de que o 

povo negro após a escravidão estaria plenamente liberto), válidas para uns, e inexequíveis para 

outros.  

O conceito de “pan-africanismo14” também se mostra aqui fundamental para nossas 

indicações de filosofias afro-brasileiras no contexto da pós-escravidão, visto que o pan-

africanismo surge também no contexto do pós imperialismo europeu na África. Segundo 

Monteiro (2020), esse conceito deve ser compreendido como um movimento de 

conscientização, de pertencimento e de lutas pelas libertações dos domínios físicos, 

psicológicos, econômicos e sociais, colonialistas. “Os povos africanos e seus descendentes, em 

outros continentes, veem, na tradição pan-africana, a organização de seus ideais e a politização 

de seus interesses” (Oliveira, 2020, p 46).  

Com efeito, no século XX, ocorreu uma série de ações das causas negras, 

descolonizações de nações africanas, lutas contra as segregações raciais e combates ao racismo, 

em suas mais diferentes formas de manifestações e, sobretudo, tentativas de refutações do 

 
13 Mulato, expressão pejorativa referente ao negro 
14 De acordo com Monteiro (2020), o “pan-africanismo” foi impulsionado pelo sociólogo, historiador, ativistas de 
movimentos negros, William Edward Burghardt Du Bois (1868-1963).  



 39 

racismo estrutural. O racismo estrutural, que, segundo Monteiro (2020) forma mentalidades, 

empregando palavras, sentenças e práticas funestas às vidas dos negros.  

As formas de como as filosofias africanas são apresentadas nos currículos do Ensino 

Básico nacional e estaduais, são motivações substanciais de inquietações e indagações no 

tratamento relacionado ao ensino de filosofia. Esses modos de formalizações curriculares 

caracterizam fatores preponderantes que se mostram suscetíveis de análises críticas no que diz 

respeito às filosofias produzidas no Brasil, e, ademais, algumas perspectivas filosóficas 

produzidas no continente africano.  

Procuramos demonstrar que as filosofias afro-brasileiras se mostram pertinentes no 

sentido de uma contracolonialidade e de ações antirracismo.  

Essa crítica carece de uma atenção mais que especial, pois a filosofia foi, amiúde, 

apresentada, no campo de construção do conhecimento humano, tendo a Grécia antiga, como a 

autêntica e, muitas vezes, a única propulsora, de forma unilateral, do que se entende por 

conhecimento e ensinamento filosófico.  

Destarte, ao aprofundarmo-nos nas pesquisas, podemos constatar que a Grécia, de fato, 

na antiguidade, foi uma importante colaboradora para a disseminação do conhecimento 

filosófico, sobretudo na Europa, contudo, não podemos ignorar as ricas contribuições das 

demais filosofias, advindas de outras esferas continentais, dentre elas: no continente africano e 

no mundo oriental.  

  Sobre a construção do conhecimento filosófico em outras esferas continentais e a 

relevância da pluralidade filosófica enfatizada no Brasil, estudos relacionados à sabedoria 

egípcia, Kemet, foram estudados por Katiuscia Ribeiro (2017), em sua dissertação intitulada 

“Kemet, escolas e arcádeas: a importância da filosofia africana no combate ao racismo 

epistêmico e a lei 10.639/03” demonstrando a importância de uma filosofia presente no Egito, 

antes mesmo da filosofia grega.  

O fato é que, no Brasil, parece haver herança de uma mentalidade na qual o pensamento 

europeu procurou manter colonizado, sob um discurso hegemônico, que privilegiou certos 

pensamentos em detrimentos de outros, a dependência intelectual do Brasil em relação ao 

colonizador. Assim, a colonização ocorre mediante sujeições ou “adaptações” a certos padrões 

tidos como superiores, como ressaltou Bosi (1992). Contudo, foram acontecendo 

gradativamente, com o passar do tempo, novos questionamentos, refutações e desconstruções 

de perspectivas filosóficas apresentadas como hegemônicas. 

As universidades brasileiras ainda têm um vasto campo para se estudar, com relação às 

amplitudes das perspectivas filosóficas. Nesse sentido, Roberto Gomes (1994), em “Crítica da 



 40 

Razão Tupiniquim”, aponta que a Filosofia Brasileira precisa de fato conseguir sua autonomia, 

ou seja, ela deverá encontrar o caminho para desatrelar-se da filosofia estrangeira, uma vez que, 

criticamente, percebe-se no decorrer de toda a história de nossa colonização esse 

distanciamento.  

O que ele chama de “autonomia de consciência”, significa dizer, não mais ficar envolto 

na ornamentação do pensamento de cânones europeus de respaldo ou mesmo de filósofos que 

nada contribuem para locupletar o conhecimento da crítica acerca da filosofia brasileira. Ou 

seja, superar o que Gomes (1994) chamou de “razão eclética”, pode ser superado ao encontrar 

um “lugar de fala”, que, de acordo com Djamila Ribeiro (2017), corresponde à própria 

originalidade do filosofar, que buscará desconstruir o tradicionalismo. 

Para Gomes (1994), não podemos aguardar uma solução estrangeira, pois segundo ele, 

ao adotarmos essa condição, estaremos sempre envoltos em um saber estranho, o que significa 

dizer, que permanecemos aprisionados ao saber de outrem. Nesse caso, o autor acaba 

concluindo que, “o original, em suma é o avesso do estranho e do novo: têm raízes aqui e de 

longas datas” (Gomes, 1994, p.25). 

     Assim, faz-se necessário saber que, as produções filosóficas, nacionais, devem 

buscar os seus espaços e as suas autonomias. No entendimento de Gomes (1994), a Filosofia 

brasileira só irá tornar-se original quando se autodescobrir, a partir das observações dos próprios 

temas e das aproximações com as temáticas estrangeiras, atendo-nos aos fatos e fenômenos que 

nos importam. A crítica do autor nos conduz a uma valorização das nossas produções 

filosóficas. 

Há uma falta de critério quando se trata de avaliação da filosofia brasileira, o que, para 

Gomes (1994), se constitui como um problema específico, não como uma investigação interna, 

vinculada às urgências do país. Esse é um dos principais problemas elencados nesta pesquisa, 

porque não podemos nos restringir, hierarquicamente, às filosofias helênicas e europeias, uma 

vez que, também devemos considerar e investigar as Filosofias afro-brasileiras, como sendo 

singulares e enriquecedoras e, sobretudo, fatores preponderantes dessa pesquisa.  

Se continuarmos atrelados, rigidamente, aos pensamentos condicionados aos 

“estrangeirismos”, em detrimento de perspectivas filosóficas locais, regionais e nacionais, do 

nosso próprio pensamento, não conseguiremos alcançar a nossa autonomia enquanto filosofia 

acadêmica brasileira. 

Difusões de conhecimentos que podem ser feitas em Congressos, revistas, livros, 

debates, círculos de estudos, desde que essa filosofia também esteja presente nas academias, 

caracterizando o que Gomes (1994) chamou de “Filosofia entre nós”. Assim sendo, entendemos 



 41 

que a partir dos estudos e trabalhos realizados nas universidades, o licenciado levará esses 

conhecimentos para o Ensino Médio e para as suas pesquisas específicas.  

Todavia, Gomes (1994) externa seu inconformismo no tratamento das filosofias 

produzidas no Brasil, pois, segundo ele, é preciso contar com uma filosofia desnudada, sem 

máscaras, para podermos encontrar a fórmula de nos descobrirmos. A eventual fórmula de nos 

despirmos dessa agregação, hegemônica, das filosofias gregas e europeias, está contida no fato 

de não valorizarmos, com afinco, as nossas “vestes”.  

Ou seja, os autores de literatura filosófica atuantes no Brasil, nos comentários de Gomes 

(1994), não estão ligados propriamente a uma “problemática brasileira”. Sendo assim, 

sumariamente, ele questiona incisivamente o seguinte: Há uma filosofia Brasileira? Na 

percepção do autor é necessário valorizarmos a nossa filosofia para assim contarmos com uma 

estrutura filosófica produzida com os nossos/as filósofos/as brasileiros/as.  

O Brasil se constitui, geograficamente, como um país de grande extensão territorial, mas 

ao analisarmos as estruturas das disciplinas curriculares no ensino básico, percebemos lacunas 

e ausências. Quando o assunto diz respeito às filosofias afro-brasileiras, na maioria das vezes, 

não há ênfases instigáveis, assim como também estão ausentes produções filosóficas do 

continente africano, enquanto “matriz”, constituinte e complementar desses conteúdos afro-

brasileiros.  

 O “Currículo do Piauí – do Novo Ensino Médio”, de 2021, assim como o livro didático, 

“Filosofia e filosofias: existência e sentidos”, de Savian Filho (2016), que vem sendo utilizados 

nos últimos anos nas escolas do Estado do Piauí, constatam bem o que afirmamos.  

Esse seria um processo de trabalho, provocativo, para não mais ficarmos restritos, na 

inércia e alheios a uma realidade que podemos modificá-la, por intermédio de estudos 

complementares e de pesquisas acerca do que está presente nos nossos cotidianos 

socioeducacionais.  

Os produtores intelectuais de filosofia não podem mais se restringir, abrindo mão dos 

estudos holísticos e das pluralidades de perspectivas filosóficas que enriquecem e valorizam 

uma gama de concepções, independentemente das nacionalidades. Não se trata, 

exclusivamente, de colonização e/ou de novas formas de colonizações, pois precisamos 

observar suas implicações e nuanças que dizimam autonomias, dignidades e liberdades. E essas 

autonomias se referem às possibilidades de podermos indagar livremente, acerca dos problemas 

que nos afligem, de acordo com o paradigma étnico que nos importa.  

Em razão disso, escolhemos as filosofias afro-brasileiras para enfatizá-las nas suas 

possíveis contribuições na presente pesquisa.  



 42 

Os domínios investigativos acerca de fatores da educação formal e das suas 

complexidades, configuram grandes desafios, sobretudo, quando se propõe pesquisar questões 

associadas às influências políticas, sociais, educacionais, culturais, filosóficas e históricas. 

Então, para se estudar realidades educacionais, comportamentos, percepções, que são 

fundamentais para o Ensino de Filosofia, requer um debruçar minucioso e cauteloso.  

Sendo assim, desenvolvemos uma pesquisa que busca enfatizar, essencialmente, 

algumas perspectivas filosóficas entrelaçadas e sincréticas, tais como: a Filosofia 

Moçambicana, com a “Filosofia: da Sagacidade à Intersubjectivação, com Viegas”, de Castiano 

(2015) e a filosofia contracolonial de Antônio Bispo dos Santos (2007, 2015).  

Ao realçarmos tais filosofias, reconhecemos algumas dificuldades que podemos 

enfrentar; mesmo em face das disparidades culturais, reconhecendo certas proximidades 

históricas, sociais e culturais entre o Brasil e Moçambique, ratificamos semelhanças com as 

filosofias afro-brasileiras.  

Reconhecemos as relevâncias das filosofias afro-brasileiras, muitas vezes ausentes nas 

grades curriculares do Ensino Médio. Encontramos essas lacunas no currículo do Estado do 

Piauí, assim como também, no livro didático do Ensino Médio, de Savian Filho (2016). 

Contudo, vale ressaltar que disciplinas como: História, Sociologia e Geografia, norteadas por 

normas jurídicas, já vem, por mais de uma década, buscando agregações e diálogos com 

trabalhos produzidos na África. 

 De forma contundente, na obra: “Filosofia: da Sagacidade à Intersubjectivação com 

Viegas”, Castiano (2015) corrobora ao comentar a seguinte assertiva: “Um espectro paira sobre 

a filosofia africana contemporânea e, por consequência, a filosofia moçambicana é o ‘fantasma’ 

das tradições africanas”, (Castiano, 2015, p. 13). De fato, são necessárias mais aberturas para 

novos diálogos, vantajosos, com essas perspectivas filosóficas, oriundas do continente africano.  

Assim sendo, também, faz-se necessário buscar nas filosofias afro-brasileiras, 

perspectivas que se voltam para o ser, em vários aspectos ontológicos, no sentido de ter um 

sistema de relações coerente e plural, tal como o fato dos filósofos africanos possuírem o hábito 

de citarem-se mutuamente, diferente da grande maioria dos filósofos brasileiros. Com isso, o 

importante viés analítico é a forma como se processa a divulgação da filosofia em destaque, 

uma vez que “Sagacidade15” configura a primazia e o horizonte utilizado para externar a riqueza 

da sua cultura. 

 
15 A “Sagacidade”, em Castiano (2015), comporta as possibilidades de preenchimentos e de ampliações, 
enriquecedoras, que podemos explorar nos vastos campos do conhecimento, sobretudo, para além dos segmentos 
universitários.           



 43 

 Todavia, para Castiano (2015), o saber não deverá ser levado apenas para o interior da 

Academia, no qual, geralmente é propalado para pequenos grupos de pessoas que se encontram 

nas universidades, entretanto, é fundamental também levar esses conhecimentos para o espaço 

público. Essa é realmente a ratificação de que a filosofia precisa ser discutida além das portas 

acadêmicas das universidades para adentrar no chão da escola pública de educação básica.  

O grande intuito da “sagacidade”, na visão de Castiano (2015), não é a exploração de 

pessoas analfabetas e ou semianalfabetas. Na entrevista, com Viegas, ele irá ratificar a grande 

necessidade de se ouvir e se respeitar as pessoas, independente do sexo, da cor, da idade e, 

também, do nível de instrução formal de cada indivíduo. 

Castiano (2015) defende, com propriedade, que ainda há um longo caminho a ser 

percorrido: “há uma longa marcha” a se trilhar, para o crescimento divulgação das filosofias 

africanas, em geral e, para as perspectivas filosóficas moçambicanas, em particular. 

 A expansão do conhecimento filosófico no Brasil, requer conquistas que demandam 

tempo, revisões e trabalho contínuos. Persistimos com muitas inquietações, afastando-nos do 

comodismo, em busca de novos horizontes que nos permitam que as filosofias afro-brasileiras 

sejam mais conhecidas e estudadas.  

Que seja possível nos aprofundarmos em suas bases literárias, de forma que haja uma 

comunicação, em consonâncias com epistemologias que apresentem realidades das filosofias 

de origem africana e das filosofias afro-brasileiras. Que, assim, possamos estabelecer diálogos 

com o chamado sul epistêmico, ou seja, com os saberes produzidos e oriundos dos povos 

colonizados (Menezes & Santos, 2013).    

Percebe-se que a filosofia também se faz por meio das abrangências, contatos e diálogos 

com as mais variadas óticas. No decorrer da história da humanidade, os fenômenos da 

escravidão provocaram e ainda provocam muitas reflexões e tristezas. E, nunca é demais 

lembrar que os dramáticos períodos de escravidão, nos dois lados do Oceano Atlântico, fizeram 

dos negros africanos, vítimas de explorações e usurpações nefastas. Reis e Azevedo (2012) 

descreveram esses períodos como longo tempo funesto de “violência sem igual”.   

Mesmo diante desse quadro trágico e vergonhoso, muitas narrativas históricas ainda são 

contadas com eufemismos, baseando-se em visões dos colonizadores europeus. Ocorreram, 

amiúde, vilipêndios, referentes às populações do continente africano, com desvalorizações e 

desconhecimentos das suas importâncias na construção e no curso da história, tanto na África 

quanto nas Américas, não somente durante os séculos de escravidão, mas também, após a 

abolição, de 1888, no Brasil.  



 44 

Políticas públicas de acessos à educação formal e educação informal foram, geralmente, 

precárias em meio aos históricos interesses aristocratas, em regimes escravistas. Essas 

dificuldades históricas fizeram com que, a exemplo de Ribeiro (2019), no “Pequeno manual 

antirracista”, concluísse que o Brasil é um país racista. Para ela, seria necessário, a princípio, 

identificarmos os “mitos” fundadores das peculiaridades dos sistemas de opressões que existem 

no país, sobretudo, o “mito da democracia racial”, que seria o mais nefasto deles.  

 Encontramos no livro “Pequeno Manual Antirracista”, de Ribeiro (2019), análises 

pertinentes a esses problemas elencados. A autora tece críticas referentes ao “mito da igualdade 

racial” no Brasil. As suas observações precisas, alertam-nos sobre fatos que não podemos 

ignorar: não podemos deixar cair no esquecimento o fato de que o Brasil prorrogou, até onde 

foi permitido, o seu regime de escravidão.  

Dessa maneira, após a “libertação”, essas populações negras, continuaram às margens 

da sociedade, desprovidas de dignidades mínimas. Noutras palavras, as populações que 

deixaram a terrível situação de escravidão, mesmo estando “libertos”, encontravam-se 

destituídos dos direitos sociais básicos. Em síntese, mesmo a partir da abolição de 1888, muitos 

resquícios e problemas ainda permanecem atrelados aos descendentes de pessoas escravizadas.  

A situação estrutural afro-brasileira, na contemporaneidade, parece estar condicionada, 

como menciona Ribeiro (2019), citando Roger Bastide (1989 – 1974) e Florestan Fernandes 

(1920 -1995): a de que “temos o preconceito de não termos preconceito”. Com outras palavras, 

muitos atribuem aos outros, um racismo que parte de si.    

Em alguns casos, é sensato conceber o colonizado como sujeito ativo na construção da 

sua própria história, mesmo em situações de espoliações e explorações. Então, referenciamos 

as mulheres negras, também um papel determinante nesses contextos e nas ocupações de 

espaços sociais de lutas.  

No que tange aos processos e ações consideradas pós-colonial, Spivak (2010) os 

defende, como mobilizações carentes de aberturas a serem criadas, em afabilidade para com os 

herdeiros dos povos que foram colonizados. Ao longo da história, muitos sujeitos passaram e 

ainda passam, pelas dolorosas experiências do abandono social, frente às políticas 

desfavoráveis à vida e a dignidade. Ainda hoje, podemos constatar as dificuldades, sendo mais 

exacerbadas, pela simples condição de pertencimento a uma determinada etnia ou às culturas 

diferenciadas. 



 45 

Muitos preceitos e sistemas filosóficos16, naturalizados, sobretudo, oriundos da Europa, 

ignoraram os pensamentos filosóficos africanos e afro-asiáticos. Ademais, baseando-se em 

certos princípios, muitos indivíduos foram sujeitados às submissões políticas e as 

marginalizações nos cernes das sociedades.  

É fundamental entendermos que, os negros, oriundos de diferentes nações e nas distintas 

etnias, também almejam visibilidades e oportunidades, para alcançarem os seus objetivos de 

realização pessoal e profissional, independentemente do sexo ou das circunstâncias adversas.    

   A filosofia, como uma perspectiva a médio e longo prazo de transformação, concebe 

o sujeito ativo, num processo em constante aprendizado e construção, e não um como um mero 

produto pronto e acabado. A contínua construção e o crescimento são positivos, uma vez que o 

intento da filosofia é, sobretudo, envolver o sujeito numa discussão ou numa proposta que se 

encontra sempre em discussão. A filosofia, por intermédio do ato de filosofar, permite aos 

estudantes de diversas classes e raças, sobretudo, do Ensino Médio, essa possibilidade de 

projetar uma plena construção dos saberes e do próprio indivíduo ligado à sua herança cultural 

e ancestralidade.  

 De fato, a filosofia é um campo do saber que busca sempre as inquietações, que, no 

contexto político-social, também permitem uma discussão contínua, muito profícua no sentido 

de trazer à tona para a sociedade os problemas dos mais variados, incluindo o preconceito. 

Então, em conjunto com outras áreas do conhecimento e com outros saberes, o “amigo do 

saber” versa com o termo etimológico da filosofia, configurando-a, como uma amizade com a 

alteridade, ou seja, com a aceitação das diferenças.  

Ngoenha e Castiano (2011), ao destacar a educação moçambicana, compreenderam que 

ela precisava ser protagonista de si, na medida em que ela fizesse suas indagações particulares. 
 
Para que serve a educação? A quais valores a educação moçambicana deve responder? 
Qual é o estatuto do saber Moçambicano? De facto, lendo o nosso sistema de educação 
encontramos uma espécie de melting pot de valores, não estando claro que valores são 
essenciais tendo em conta a nossa condição cultural em Moçambique. Alguns deles 
são importados de sistemas educacionais e culturais diferentes dos nossos e 
apresentam-se, por isso mesmo, de forma não consequente (Ngoenha e Castiano, 
2011, p.221).  

 
                                   

        Os questionamentos filosóficos dos fatos, dos fenômenos, das coisas, e de si, abrem 

espaços para concepções distintas, suscetíveis de análises que envolvem as culturas, políticas, 

 
16 Cassirer (2003) destacou o “sistema da doutrina hegeliana de Estado”, que cultuava o Estado e o “herói” e 
conferia a uma única nação, o direito de governar as outras. Segundo o autor, as ideias de Hegel, teriam contribuído 
para o imperialismo europeu e para fascismo italiano, buscando, sobretudo, suprimir outras demais nações culturas.    



 46 

economias, bem como os processos educacionais, mitos, religiões, em unidades de observações 

menores, e, ao mesmo tempo, em quadros sociais mais amplos.  

Então, diante dessas circunstâncias, um estudo que levanta indagações, em uma unidade 

escolar do Ensino Médio, a respeito das filosofias afro-brasileiras, poderá fornecer meios para 

expandir perspectivas e reelaborar metodologias e didáticas, no ensino da filosofia. Nesse 

sentido, Castiano (2015), quando se refere à “Filosofia” ou “as Filosofias”, questionou as 

filosofias africanas, acerca dos seus ensinos, no segmento universitário, no que tange às suas 

existências.   

       Isso se dá pelo fato de que há uma unidade e pluralidade nas filosofias africanas, 

tanto quanto na possibilidade de filosofias afrodiaspóricas. É fundamental destacar, proveniente 

das filosofias moçambicanas, que o conceito processual – “sagacidade”, se apresenta como um 

fator preponderante para a divulgação, apropriação e síntese, do que, assim sendo considerado 

“sagacidade” não caia no termo pitoresco ou pejorativo.  

Os problemas gerados pelas segregações políticas, econômicas e religiosas, colocaram 

e ainda colocam barreiras impeditivas entre os povos e, até em certos pontos, entre as culturas 

distintas das culturas europeias. Embora tenham ocorrido migrações forçadas e voluntárias, 

comércios que geraram, direta e indiretamente, trocas, intercâmbios, empréstimos culturais, o 

continente africano enfrentou e ainda enfrenta problemas como a miséria e a guerra, fruto da 

exploração e da dívida histórica que a Europa tem com a África. Além disso, por um longo 

período foi discutido a ideia de “civilização”, que deixou a África de fora de qualquer 

classificação. 

No Brasil em função da herança da escravidão e do processo de partilha da África 
entre os países europeus retardatários, na corrida colonial, nos fins do século XIX, e 
do início do século XX, a imagem que se conservou do continente foi a de tribos 
selvagens, de bárbaros e o local que se pegavam os escravos que vieram para cá. Seria 
assim o “país de origem dos escravos do Brasil. As civilizações mais adiantadas só 
poderiam estar na Europa e na América do Norte” (Romão, 2005, p.225).  
 

Sublinhamos que Romão (2005) destacou algumas concepções oriundas da Europa, nas 

quais afirmavam que na África se encontrava pessoas selvagens e, para que “tudo ficasse bem”, 

o fundamental foi usar poderosas armas para escravizá-los, com o objetivo de impedir qualquer 

reação mínima dos africanos.  

O que de fato não os impediram, por completo, de encamparem lutas para que 

buscassem a almejada liberdade, no caso, a independência, bem como uma liberdade política e 

econômica, propriamente dita.  



 47 

Ressalta-se, com isso, uma refutação, contínua e viva, de uma visão eurocêntrica, que 

analisa os escravizados como instrumentos de manobras, colocando o negro/a como mero 

instrumento de trabalho, que saciavam as labutas dos povos brancos. A(s) África(s) têm cultura, 

história e está em contínuo desenvolvimento. 

O estudo em torno do escravismo tardio pelos olhos de Clovis Moura, o pan-africanismo 

e a sagacidade filosófica de Castiano, em resposta a qual conexão há entre tais conceitos e de 

que forma estes se aplicam pedagogicamente no ensino médio, podem ser entendidos a seguir, 

demonstrado a seguir: 

 

Quadro 5 - Escravismo, Sagacidade e Pan-Africanismo 

1. Os conceitos em foco   

a) Escravismo tardio de 

Clóvis Moura  

Clóvis Moura concebe o escravismo brasileiro como um sistema 
estrutural e prolongado que não se encerra juridicamente em 
1888.  
Segundo o este autor, o termo “tardio” não se trata apenas da data 
de abolição, mas ao peso histórico e às permanências coloniais 
na economia, política e cultura nacional. 
E afirma ainda a resistência negra de populações como 
quilombos, as insurreições, as estratégias de sobrevivência como 
como categoria central para compreensão quanto ao escravismo.  

b) Pan-africanismo 

(Castiano, 2015) 

 

O pan-africanismo trata-se de uma corrente de pensamento e 
militância a qual propõe a unidade política, cultural e epistêmica 
dos povos africanos e da diáspora. 
Na verdade, esse conceito busca nada mais do que a valorização 
das culturas africanas, a luta contra o colonialismo e a afirmação 
de uma identidade transnacional. 

c) Sagacidade filosófica 

(Castiano) 

 

O termo “sagacidade” é visto por Castiano como a capacidade 
de crítica e criativa de pensar a partir da experiência negra-
africana.  
Significa ainda a construção de filosofias próprias, cuja elas não 
se submetem ao eurocentrismo, mas plurais, situadas e 
enraizadas nas vivências de resistência.  
É definida ainda como uma postura filosófica que valoriza a 
autonomia epistemológica dos sujeitos negros.  

2. Conexão entre 

conceitos  

 

Esta conexão está associada ao fato de que o escravismo tardio é 
uma forma de explicar a longa duração a qual teve as estruturas 
coloniais no Brasil, afetando, com efeito, até os dias atuais, a 
vida da população negra.  



 48 

O pan-africanismo dessa forma, fornece uma resposta cultural e 
política, na medida em que cria pontes entre as lutas negras no 
Brasil e em outros territórios da diáspora. 
A sagacidade pode então ser explicada como um instrumento 
intelectual que permite modificar a experiência de opressão e 
resistência em produção autônoma de conhecimento.  

 

 

Portanto, pode-se sintetizar esta conexão considerando que, Clóvis Moura mostra o 

problema estrutural, enquanto que Castiano sobre o pan-africanismo oferece estratégia coletiva 

e, finalmente a sagacidade filosófica figura como o caminho epistemológico para pensar e agir 

fora das amarras coloniais.  

No âmbito da aplicabilidade pedagógica, pode-se olhar esse estudo, considerando que, 

na prática educativa, sobretudo, nas escolas em que se tem um trabalho de educação para as 

relações étnico-raciais, conforme preconiza a Lei 10.639/2003, esses conceitos podem ser 

traduzidos no quadro a seguir: 

 

Quadro 6 - História, Identidade e Epistemologia Contracolonial 

História crítica 

 

Nesse âmbito deve-se ensinar que a escravidão não acabou “de repente” 
em 1988, uma vez que deixou marcas profundas e que se transformou no 
chamado escravismo tardio, pois já chegou tarde e ainda não foi 
totalmente banido.  
No ensino, deve-se mostrar a resistência negra como sujeito da história e 
não como mera vítima passiva.  

Identidade e 

pertencimento 

 

Estabelecer diálogos entre Brasil, África e a disporá (pan-africanismo). 
Promover intercâmbios culturais, literários e filosóficos e afrodiaspóricos 
no currículo. 

Epistemologia 

contracolonial  

 

Fomentar nos educandos a produção de interpretações próprias, 
valorizando as oralidades, memórias e filosofias africanas (sagacidade 
filosófica). 
Motivar, por meio de metodologias participativas, as narrativas visuais, 
musicais e comunitárias, onde o aluno negro se torna protagonista e autor 
do conhecimento e não somente receptor. 

 

 Desse modo, essa conexão se dá quando todos os conceitos formam assim, um eixo para 

pensar a pedagogia negra em que se deve entender as estruturas históricas (Clóvis Moura), 

fortalecer a unidade e a identidade negra (pan-africanismo) e desenvolver a autonomia crítica e 

criativa (sagacidade). 



 49 

Na produção desse estudo acerca das filosofias afro brasileiras no ensino médio 

piauiense, dar-se ênfase as confluências contracoloniais, pontuando a ótica de Nêgo Bispo e 

assim, verifica-se que essas confluências contracoloniais teóricas podem ser mobilizadas de 

formas diversas, onde articula-se tanto no âmbito epistemológico, quanto pedagógico. Com 

isso, temos assim, alguns caminhos descritos no quadro a seguir. 

 

Quadro 7 - Epistemologia, metodologias e práticas de confluência  

1. Fundamentação 

Epistemológica  

Nêgo Bispo e a desobediência epistêmica: usar suas formulações sobre 
a contracolonialidade como eixo crítico, o qual não busca 
simplesmente resistir, mas afirmar outros modos de vida, saber e 
ensinar.  
O diálogo com as filosofias afro-brasileiras: incorpora autores como 
Abdias do Nascimento (quilombismo), Lélia Gonzalez 
(amefricanidade), Clóvis Moura (sociologia da escravidão), Sueli 
Carneiro (epistemicídio), entre outros.  
Produção de um território epistêmico piauiense: valorizar as memórias 
e saberes locais (quilombolas, terreiros, comunidades negras rurais) 
como fontes legitimas de filosofia. 

2. Metodologias 

Pedagógicas  

 

Educação territorializada: inspirar-se na noção de que a escola deve 
dialogar com o território e as práticas de vida das comunidades.  
Currículo contracolonial: usar aportes da Lei 10.639/2003 não somente 
como “inclusão de conteúdos”, mas como reconstrução da lógica 
curricular, descentralizando o eurocentrismo. 
Pedagogia da oralidade e da memória, onde se valoriza a contação de 
histórias, cantos convivência e práticas culturais como meios 
filosóficos de produção do conhecimento. 

3. Práticas de 

confluência  

Confluência entre teoria e prática implica em articular conceitos 
filosóficos afro-brasileiros cujas experiências vivas figuram com 
jovens piauienses, a partir de aspectos como identidade, território, 
resistência cultural.  
Articulação como movimentos sociais que relaciona-se com a 
mobilização dos quilombolas do Piauí, os terreiros de matriz africana 
e coletivos culturais como espaços pedagógicos.  
Experiência educativa ampliada cuja escola não é a única fonte de 
saber, mas um espaço de encontro com saberes comunitários.  

4. Contribuições 

para a Pesquisa 

 

Produz deslocamentos epistemológicos na medida em que mostra 
como as filosofias afro-brasileiras tensionam o ensino médio 
piauiense, abrindo caminhos para uma educação antirracista e 
territorializada cria uma proposta didático-pedagógica em que se 
constrói sequencias de ensino ou projetos interdisciplinares baseados 
nas filosofias afro brasileiras e na contracolonialidade. 



 50 

Fortalece o debate sobre o currículo considerando que defende a 
inclusão de epistemologias afro brasileiras não como apêndice, e sim 
como eixo estruturante.  

 

Assim, podemos dizer que, essas contribuições teóricas podem ser mobilizadas como 

instrumentos de deslocamento epistêmico, de construção curricular contracolonial   e de 

articulações entre saberes locais e afro brasileiras, mais amplos, tendo na figura de Nêgo Bispo 

a chave para pensar uma pedagogia enraizadas no território e voltada para a vida. 

2.3   Jogos de literacia interracial: análise interventiva 

 

Ao pensar na desenvoltura do discente psíquico e intelectualmente, as metodologias 

ativas podem fazer parte de uma das etapas da aprendizagem, o que significa dizer que o saber 

não se encontra apenas alicerçado nas atividades tradicionais. Pensando neste viés, trouxemos 

à baila a gamificação para mesclar com o conhecimento adquirido na sala de aula mais 

precisamente na disciplina de filosofia.  

Assim sendo, o nosso foco é fazer uma intervenção metodológica-filosófica fazendo jus 

do contributo de jogos educacionais relacionados a filosofia africana e afrobrasileira. É uma 

forma de analisarmos o embasamento no que concerne ao fortalecimento que foi estudado ao 

longo desses dois anos no que refere ao tema desta dissertação.17 

Foi grandiosa a importância de partilhar com os discentes alguns filósofos e 

pensadores/as afrobrasileiros/as, dentre os quais podemos enfatizar Djamila Ribeiro, Sueli 

Carneiro, Clóvis Moura e como jamais poderíamos deixar de mencionar, Antônio Bispo dos 

Santos (Nêgo Bispo). Este último contou com um destaque fundamental para que pudéssemos 

colocar em prática esta intervenção, Nêgo Bispo fez uma análise crítica sobre o colonialismo 

que, segundo ele, o quilombo se encontra no processo de contracolonial, uma vez que não faz 

sentido este inserir-se num processo de colonização, pois há uma divergência no modo de 

analisar ambos os termos e segmentos. “Eu não sou decolonial, eu sou contracolonial” (Nêgo 

Bispo, entrevista acessada 2025 ).18  

Este é um exemplo de que Nêgo Bispo discorda com a forma de como a grande maioria 

populacional entende o fato de termos sido colonizados pelos europeus. Na visão do pensador, 

 
17 Nosso produto / jogo de literacia foi desenvolvido e está publicizado junto ao verbete Sagacidade da Wiki de 
Ensino de Filosofia do Sertão Filosófico, disponível em: http://sertaofilosofico.wikidot.com/wiki:sagacidade  
18 Entrevista ao Instituto Elos)  https://www.youtube.com/watch?v=2pzGaNTT5wU, acesso em 18 de junho de 
2025 

http://sertaofilosofico.wikidot.com/wiki:sagacidade
https://www.youtube.com/watch?v=2pzGaNTT5wU


 51 

a discussão ganha um foco mais minucioso quando se trata do evento contracolonial. Ele lembra 

que só no ano de 2015, é que de fato descobriu que havia pessoas escrevendo sobre o 

decolonialismo e ficou sabendo que estas pessoas o citavam como decolonialista. “O 

colonialismo continua cada vez mais radical” (Nêgo Bispo, 2015), explica Nêgo Bispo, para 

demonstrar seu inconformismo relacionado ao colonialismo. 

Ao partir desse ponto de vista e das considerações críticas do pensador Nêgo Bispo 

percebemos que ele contribuiu muito para entendermos os efeitos de palavras que dizem 

respeito ao cunho discriminatório e racista. Assim, diante dos jogos educativos aos quais os 

discentes tiveram acesso (Wordwall), puderam descobrir e entender na prática a finalidade 

desses jogos educativos para a vida pessoal no cotidiano, desde o significado de palavras, 

anagramas e até caça-palavras.  

Foi uma conjuntura educacional bastante interativa, pois o espectador/a estudante do 

ensino médio, das duas séries finais estiveram em contato direto com esta estética-filosófica de 

ensino-aprendizagem muito relevante para a vida social e intelectual desse público alvo. Serve 

como uma ferramenta útil para entendermos como a sociedade funciona, intrínseca e 

extrinsecamente, em matéria desses aspectos racistas e discriminatórios. Em se tratando dos 

discentes, a maioria conhecia   essa modalidade de jogos educativos, o que considero que este 

fato ajudou para que houvesse uma adesão de todos os discentes do terceiro ano do ensino 

médio regular a quem no primeiro momento enviei o link com os jogos.  

Fez-se necessário fazer uma abordagem a respeito da plataforma wordwall para que os 

discentes entendessem os reais objetivos de ter escolhido estes jogos que abordam os temas: 

decolonialidade, antirracismo, discriminação e preconceito racial e contracolonialismo. Foi 

fundamental deixar nítido que a plataforma Wordwal (https://wordwall.net/pt-

br/community/racismo), e também a plataforma 

(https://wordwall.net/pt/resource/57695794/quiz-decolonial) são compostas de jogos 

interativos digitais aberta ao público em geral que pretendem conhecer e entender sobre essa 

ferramenta pedagógica.  

Todavia, a plataforma Wordwall ao ser projetada teve como intento criar diversas 

atividades para ajudar o docente a repassar aos discentes múltiplos assuntos de diferentes 

disciplinas que enriquecem o conhecimento de cunho filosófico-pedagógico, no nosso caso, a 

versatilidade permite aos discentes mais conhecimento na área da filosofia africana e 

afrobrasileira, uma vez que é quem contempla a nossa pesquisa intervencional.   

Na realidade os discentes precisam de muita orientação no que se refere aos efeitos das 

palavras racistas e preconceituosas, dentre elas: esclarecer, dia de branco, denegrir, mulato (a), 

https://wordwall.net/pt-br/community/racismo
https://wordwall.net/pt-br/community/racismo
https://wordwall.net/pt/resource/57695794/quiz-decolonial


 52 

etc., palavras estas que se encontram sempre presente no contexto da vida cotidiana do alunado, 

mesmo que um destes discentes seja negro/a, essas palavras estão arraigadas no subconsciente 

e podem ser utilizadas interracialmente sem se perceber o contexto racista das mesmas.  

A finalidade desta intervenção não se caracteriza em execrar estas e outras palavras de 

cunho racista do vocabulário dos discentes, mas sobretudo, é contribuir na formação crítica no 

sentido de analisar o significado e o efeito que cada palavra provoca quando direcionada a 

alguém. O fato é que estas soam como uma agressão simbólica, dependendo da forma de 

interpretação de cada um/a.  

Trabalhar o tema racismo faz-se necessário cada vez mais. Um exemplo marcante foi a 

apreensão advinda dos discentes referente aos jogos com palavras que trabalham o tema 

racismo nas mais diferentes modalidades, dentre elas podemos citar o quebra-cabeça e o Quiz.  

A maioria dos discentes sequer tinha noção do significado de cada palavra encontrada nos jogos 

educativos e como essas palavras são agressivas.  

Então com base nesses pressupostos a aprendizagem com o auxílio destes jogos 

incentivam a criticidade individual e coletiva dos discentes, logo quando se trata do contexto 

de aprendizagem -filosófica a criticidade torna-se um quanto mais desafiadora, pois a forma de 

analisar e interpretar os fatos no cotidiano não será mais uma visão monocular e, sim este passa 

por um ângulo profícuo universal.  

Assim, é importante mencionar que a Filosofia em sua amplitude não é algo miraculoso, 

o que podemos destacar é que esta mesma Filosofia do ponto de vista retórico tem a finalidade 

de exercer transformações numa determinada sociedade por exemplo, o aluno/a ficou com uma 

visão mais profícua da realidade e será muito útil no que se refere a propalação no universo do 

campo de visão crítico. 

 Entendo que a sociedade brasileira, sobretudo, na condição que se julga embranquecida, 

precisa evoluir neste sentido de que a africanidade é um segmento humano digno e merecedora 

de respeito.  

É de fato perceptível, o quanto este tema é delicado no que concerne a discussão do 

racismo, bem como o racismo estrutural. Até mesmo o discente expressa palavras racistas e não 

percebe ou não tem interesse de saber o que está falando, por exemplo, a amanhã é dia de branco 

quando o assunto é relacionado a colocar em prática uma determinada atividade, como também 

“ a coisa está preta” para enfatizar que algo não está bem. São fatores que se encontram 

internalizados na mentalidade de muitas pessoas.  

Mais uma vez faz-se necessário dizer que o objetivo desta intervenção contextual não se 

enquadra como um julgamento, muito menos visa a pretensão de tornar-se um algoz. O intuito 



 53 

versa em formar um discente crítico que se permita estar sempre num processo de avaliação 

acerca do mundo, no qual está inserido, bem como que possa dialogar com diferentes dimensões 

interraciais sem ser julgado como racista. 

Quando se propõe nessa pesquisa, os jogos de literacia interracial com uma análise 

interventiva, a estratégia de inserção destes pode ser justificada considerando algumas 

dimensões óbvias que podem ser usadas: epistemológica, pedagógica e política interventiva. 

Assim, as filosofias afro-brasileiras podem ser construídas a partir dessas três dimensões como 

se pode ver no quadro a seguir. 

 

Quadro 8 - Dimensões epistemológicas, pedagógicas e políticas 

Dimensão 
Epistemológica  

Os jogos de literacia interracial se justificam como instrumentos de 
descolonização do saber, uma vez que sua proposta dialoga com as 
filosofias afro-brasileiras e contracoloniais como as de Nêgo Bispo 
ao colocar em prática metodologias que rompem com a lógica 
eurocêntrica e hegemônica de transmissão de conhecimento.  
Eles permitem produzir saberes situados, cujo eles podem refletir 
sobre as relações raciais de maneira crítica e experiencial.  
Contribuem para aquilo que Kabengele Munanga denomina de 
alfabetização de relações étnico-raciais, essencial para formação 
cidadã.  

Dimensão Pedagógica  

 

Na perspectiva escolar, os jogos de literacia se torna um recurso 
lúdico-crítico que engaja alunos do ensino médio de forma mais 
participativa.  
Nessa dimensão, esses jogos, favorecem a aprendizagem dialógica, 
ao invés de apenas receberem conceitos, os educandos vivenciam 
situações, constroem narrativas e discutem estratégias que simulam 
ou problematizam as relações raciais no cotidiano. 
Estimula a consciência histórica social sobre o racismo estrutural e 
a valorização das heranças afro-brasileiras, de maneira que isso 
conecta o conteúdo curricular às vivências locais do Piauí. 

Dimensão Política e 
Interventiva  

A inserção de jogos de literacia interracial representa uma ação 
afirmativa dentro da pesquisa, já que vai além da análise teórica e 
assume um caráter interventivo. 
Atua na formação de jovens mais críticos e capazes de reconhecer 
e problematizar as práticas discriminatórias. 
Contribui de modo direto no cumprimento da Lei 10.639/2003, cuja 
ela impõe a obrigatoriedade do ensino de história e cultura afro-
brasileira, no entanto, que ainda encontra obstáculos metodológicos 
no Piauí e em outros locais do país.  



 54 

Por outro lado, deve-se valorizar o espaço escolar como campo de 
resistência e de invenção de práticas contracoloniais, em 
conformidade com a filosofia do contracolonizar de Nêgo Bispo.  

 

 A partir dos argumentos acima mencionados, concebe-se que a justificativa central 

reside na ideia de que os jogos de literacia interracial atuam como dispositivos pedagógicos 

inovadores, os quais materializam as filosofias afro-brasileiras em práticas educativas concretas 

e que tornam, por extensão o ensino médio no cenário piauiense apenas um reprodutor de 

conteúdo, e sim um lugar de produção de consciências críticas e de resistências às formas 

coloniais de exclusão.  

 No que tange a interação dos jovens com o pensamento de Nêgo Bispo, é preciso partir 

da articulação entre três elementos centrais: o pensamento de Nêgo Bispo, o ensino de Filosofia 

no ensino médio e os jogos de literacia interracial, de maneira que se busca compreender tal 

interação a partir de uma análise detalhada e estruturada a seguir. 

 

    Quadro 9 - Literacia interracial 

Pensamento de 
Nêgo Bispo   

Nêgo Bispo propõe uma filosofia afro-brasileira contracolonial, que 
valoriza a experiência histórica e cultural da população negra no Brasil, 
problematizando as estruturas de poder herdadas do colonialismo e do 
escravismo. Entre os pontos centrais estão:  
A reapropriação da história como forma de reconhecimento das 
contribuições africanas e afro-brasileiras na formação social, cultural e 
intelectual do país. 
Crítica às epistemologias hegemônicas na qual se questiona as narrativas 
eurocêntricas presentes no currículo escolar  
Ênfase na reflexão ética e identitária cujos jovens são convidados a 
repensar as relações de poder, racismo estrutural e formas de opressão.  
No ensino médio, isso pode ser traduzido em práticas que fomentam a 
autonomia crítica, a reflexão ética e a reconexão com as memórias e saberes 
afro-brasileiros. 

Jogos de 
literacia 
interracial   

Os jogos de literacia interracial são ferramentas pedagógicas que:  
Promovem o entendimento intercultural e ajudam os alunos a refletir acerca 
das desigualdades raciais e relações entre grupos étnicos.  
Estimulam a empatia e a colaboração, partindo da premissa de que a 
interação entre participantes de diversas origens incentiva a percepção 
crítica das próprias concepções sobre raça e identidade.  
Modificam conteúdos abstratos passando desse nível de abstração para 
experiências práticas, na qual os conceitos filosóficos sobre justiça, poder 
e ética são vivenciados através de dinâmicas lúdicas.  



 55 

Interação dos 
jovens   

A interação dos alunos do ensino médio com o pensamento de Nêgo Bispo 
via jogos e literacia interracial pode ser observada em vários níveis:  
1. Cognitivo: os jogos ajudam a materializar conceitos filosóficos 
complexos, como racismo estrutural, resistência e ética contracolonial e 
permitem que os jovens questionem narrativas históricas dominantes 
reconhecendo a contribuição afro brasileira. 
2. Afetivo e social: favorecem a empatia e a escuta ativa, elementos 
fundamentais da filosofia aplica a vida social e ainda criam espaços para 
diálogos seguros, cujos jovens podem expressar o que pensam e confrontar 
com preconceitos internalizados. 
3. Pedagógico: na prática lúdica, tem-se a facilidade da participação ativa 
e significativa em substituição à prática memorização pela experiência 
reflexiva e por fim, conecta a filosofia à vida cotidiana e ajuda, com isso, 
os alunos de problemas reais de desigualdade racial.  

Síntese Os jovens interagem com o pensamento de Nêgo Bispo de forma ativa, 
crítica e experiencial quando os jogos de literacia interracial são utilizados 
na mediação pedagógica.  
Assim, é por meio deles que as ideias contracoloniais e afro-brasileiras que 
promovem um aprendizado filosófico mais profundo e comprometido com 
a justiça social.  

 

No que diz respeito ao uso da gamificação e de que forma se pode fazer tal uso no ensino 

de Filosofia, explica-se que este uso pode ser justificado em razão dos seguintes pressupostos: 

há mais engajamento e motivação, a aprendizagem é ativa, promove-se um desenvolvimento 

de habilidades cognitivas e sociais e ainda porque há uma conexão com o contexto piauiense e 

no ensino médio. Dessa forma, a gamificação no ensino de filosofia afro-brasileira pode ser 

explicado segundo esses quatro argumentos, descritos o quadro a seguir. 

 

Quadro 10 – Desenvolvimento da aprendizagem ativa 

1. Engajamento e 
motivação  

A filosofia pode ser abstrata e distante para muitos alunos do 
ensino médio e com isso, o uso da gamificação transforma 
conteúdos complexos em desafios, histórias ou “missões” que 
despertam a curiosidade e a motivação para participar.  
Por exemplo: o professor pode criar algumas “missões filosóficas” 
que se fundamentam nos conceitos de Nebobis, onde o aluno 
precisa investigar, discutir e propor soluções para dilemas sociais 
ou históricos.  

2. Aprendizagem ativa 

 

Na aprendizagem ativa, são os jogos que exigem do aluno uma 
participação ativa e não apenas a memorização. Sendo assim, há 
um favorecimento da reflexão crítica, ponto central na filosofia.  



 56 

No caso das filosofias afro-brasileiras, os educandos podem 
vivenciar debates sobre a colonização, resistência cultural ou 
escravismo tardio, tornando esses conceitos mais concretos e mais 
próximos de sua compreensão.  

3. Desenvolvimento de 
habilidades cognitivas e 
sociais  

Estratégias de gamificação estimulam o pensamento crítico, a 
análise de múltiplas perspectivas e resolução de problemas e ainda 
permite que se trabalhe a empatia e a compreensão da diversidade 
cultural e racial, conectando com os conceitos de confluências e 
contra -coloniais de Nebobis. 

4. Conexão com o 
contexto do Piauí e do 
ensino médio 

Assim, a ideia de gamificar conteúdos locais, como histórias afro-
brasileiras regionais, auxilia os alunos a se reconhecerem na 
narrativa histórica e filosófica., fortalecendo a identidade cultural 
e senso crítico sobre questões raciais e sociais.  

 

Tem-se aqui um modelo de atividade gamificada que pode ser utilizado na sala de aula 

para discutir a missão contracolonial, demonstrada no quadro a seguir: 

 

Quadro 11 - Atividade gamificada: Missão Contracolonial 

Objetivo geral  

• Promover a compreensão das filosofias afro-brasileiras e das confluências contra 
coloniais de Nêgo Bispo, estimulando a reflexão crítica sobre racismo, escravismo tardio e 
resistência cultural no contexto do Piauí 

Objetivos Específicos: 

1. Identificar conceitos-chaves de Nêgo Bispo e das filosofias afro-brasileiras. 
2. Relacionar o contexto histórico local, no caso, o Piauí, por meio de práticas de 

resistência e sagacidade filosófica. 
3. Desenvolver argumentação crítica e habilidades de debate.  
4. Favorecer aprendizagem ativa e colaborativa através da gamificação.  
Público-alvo 

• Alunos do Ensino Médio (1º ao 3º ano), trazendo para este público maior 
familiaridade com o tema usando estratégias pedagógicas atraentes, dinâmicas e lúdicas.  

Recursos Necessários  

• Texto base: As Filosofias Afro-Brasileiras no Ensino Médio no Piauí e as 
Confluências Contracoloniais de Nego Bispo. 

• Cartões ou fichas com conceitos-chave (ex.: escravismo tardio, pan-africanismo, 
sagacidade filosófica). 

• Quadro ou plataforma digital (Kahoot, Genially ou Google Forms) para quizzes. 



 57 

Espaço para debates ou salas de grupo 
Estrutura da Atividade 

1. Introdução 

O professor apresenta um breve resumo do texto de Nêgo Bispo destacando os principais 
conceitos. 

• Exemplo de narrativa: “vocês são investigadores da história afro-brasileira e precisam 
decifrar de que forma as ideias de Nêgo Bispo podem nos auxiliar a compreender a resistência 
contra o colonialismo e o racismo no Piauí”.  

2. Formação de equipes e atribuições de papéis  

• Cada equipe recebe uma missão: defender uma perspectiva histórica ou filosófica, 
como por exemplo: perspectiva de um quilombo, de um intelectual afro-brasileiro, ou de 
jovem estudante contemporâneo.  

3. Missão Filosófica – jogos e desafio 

• Desafio 1- quiz interativo  
o Perguntas sobre conceitos do texto e contexto histórico do Piauí. 
o Pontuação: 10 pontos para respostas corretas (cada) e bônus de 5 pontos por 

justificativas bem argumentadas. 
• Desafio 2- Debate de Confluências  
o Cada grupo recebe um cenário contracolonial fictício, a exemplo de um projeto de 

resistência cultural, conflito com normas coloniais, organização de eventos de valorização 
afro-brasileira.  

o Os grupos devem propor soluções filosóficas usando conceitos do texto de Nêgo 
Bispo. 

o Critérios de pontuação: criatividade, fundamentação teórica, argumentação e 
colaboração. 

• Desafio 3- Missão criação 
o Cada grupo cria um pequeno “mapa da resistência”, um quadro visual que relaciona 

as ideias de Nêgo Bispo, as filosofias afro-brasileiras e aos acontecimentos históricos do 
Piauí. 

o Pontuação: até 20 pontos, considerando elementos como clareza, e relação com o 
texto e originalidade. 

4. Feedback e Reflexão  

• Cada grupo apresenta seu mapa e suas soluções. 
• O professor conduz a discussão, destacando de que maneira as ideias de Nêgo Bispo 

se aplicam ao contexto contemporâneo e à experiência dos alunos. 



 58 

• Debate final acerca de como a filosofia afro-brasileira auxilia no entendimento das 
desigualdades e formas de resistência.  

5. Avaliação:  

• Avaliação Formativa e gamificada  
o Participação no quiz e debates. 
o Qualidade da argumentação e fundamentação teórico. 
o Criatividade e clareza no mapa da resistência. 
Sistema de Gamificação 

• Pontuação: acumulativa por desafio. 
• Badges: “Detetive Filosófico”, “Defensor da Confluência” e “Mapa Mestre”. 
• Feedback reflexivo: essencial para não reduzir a gamificação a competição, foco no 

aprendizado. 
Observações pedagógicas  

• A atividade permite a apropriação de conceitos complexos de forma lúdica.  
• A gamificação conecta a história, filosofia e realidade local do Piauí. 
• Atua bem para alunos com dificuldades de falar em público, e ainda porque 

transforma o aprendizado em experiência colaborativa.  
 

Ao debruçar-se sobre as atividades gamificadas e que se voltam para o ensino de 

filosofia afro-brasileira no contexto piauiense é fundamental reconhecer e mitigar diversos 

vieses que podem ter influência nos resultados pedagógicos e na percepção dos alunos. Nesse 

sentido, o quadro a seguir apresenta os principais vieses identificados nesse contexto, 

juntamente com as estratégias para seu controle: 

 

Quadro 12 - Vieses de Análise em Atividades Gamificadas no Ensino de 
Filosofia Afro-Brasileira 

Viés cultural  e 
étnico  

Trata-se da interpretação e valorização dos conteúdos que podem ser 
influenciados por estereótipos ou ainda por uma visão eurocêntrica que 
marginaliza as contribuições filosóficas afro-brasileiras. 
Estratégias de controle: 
Incorporar perspectivas afro-brasileiras autênticas nas narrativas e 
personagens do jogo. 
Colaborar com especialistas e comunidades locais para garantir 
representações precisas e respeitosas. 

Viés de 
representatividade  
 

É importante entender que a falta de diversidade nos personagens e 
cenários pode levar os alunos a não se identificarem com o conteúdo, 
afetando o engajamento e a aprendizagem.  
Estratégias de Controle: 



 59 

Criar personagens e situações que reflitam a diversidade cultural e 
histórica afro-brasileira. 
Usar elementos visuais e narrativos que promovam a inclusão e a 
identificação dos alunos.  

 Viés de avaliação  

 

Deve-se considerar métricas de desempenho, tais como os pontos e 
níveis que podem não capturar adequadamente a compreensão profunda 
dos conceitos filosóficos, favorecendo habilidades técnicas ou de 
memorização. 
Estratégias de Controle: 
Desenvolver avaliações que considerem a reflexão crítica, a aplicação 
prática e a análise contextual dos conteúdos.  

 

Nesse sentido, ao implantar tais estratégias, é possível criar um ambiente de 

aprendizagem mais equitativo e representativo que valorize as contribuições da filosofia que 

valorize as contribuições da filosofia afro-brasileira e promova uma educação mais inclusiva e 

crítica no Piauí. 

Discutir os conceitos filosóficos de Nêgo Bispo implica pensar como estes podem ser 

usados como metodologia do design, ou como estes conceitos podem ser traduzidos em 

elementos práticos dos jogos.  

Nesse contexto, Nêgo Bispo propõe o que chama de contracolonialidade, um meio de 

pensar e existir fora dos moldes da colonização, valorizando ainda saberes tradicionais, o 

equilíbrio com a natureza e o viver coletivo. Nesse sentido, alguns conceitos são considerados 

centrais, tais como:  

•  A troca simbiótica, ao invés da troca simbólica: pois toda troca deve gerar reciprocidade e 

equilíbrio e não o lucro.  

• Oralitura: forma de saber transmitido pela fala e pela prática, não pela escrita formal. 

• Território-corpo: esses são extensões um do outro, logo, são inseparáveis. 

• Reexistência: existir de maneira resistente, recriando o mundo fora das lógicas coloniais.  

  Na tabela a seguir, tem-se a tradução dos conceitos em elementos práticos de jogos: 

    

   Quadro 13 - Mecânica de jogo  

Conceito Filosófico          Aplicação Prática no Jogo 

Troca simbiótica 

Adotar critérios diversos ao invés de pontos 
e dinheiro, onde o jogo pode ser usado como 
um sistema de reciprocidade onde cada ação 
benéfica gera equilíbrio ecológico ou 



 60 

comunitário. Por exemplo: ajudar um 
personagem fortalece toda a vila. 

Reexistência  

Missões não de domínio, ou de vencer, mas 
de preservar, reconstruir e resistir, como por 
exemplo, restaurar um quilombo, proteger 
uma mata, ou manter tradições orais vivas. 

Território-corpo  

As condições do ambiente afetam o 
personagem e vice-versa. Assim, se um 
jogador polui o rio, seu corpo adoece, se 
regenera o território, ganha força.  

Circularidade do tempo 

O jogo pode usar ciclos em vez de progresso 
linear, considerando que o tempo gira como 
nas culturas tradicionais, a exemplo das 
estações, rituais e colheitas. 

 
 
 

Quadro 14 - Narrativa e enredo  
Conceito Filosófico          Elemento narrativo  

Oralitura  

A proposta é que, ao invés de trabalhar textos 
longos e cansativos, utilizar narrativas 
contadas por vozes, cânticos e diálogos, com 
participação comunitária.  

Saberes tradicionais  

A sabedoria dos anciãos, da natureza e dos 
espíritos orientam as escolhas. Sendo assim, 
o jogador aprende vivendo e escutando, não 
somente lendo manuais. 

Contracolonialidade 
A história rompe com a lógica do herói 
individualista e o foco está no coletivo, na 
partilha e na reconstrução da comunidade.  

Cosmovisão quilombola 

O jogo acontece em um mundo no qual 
natureza, a cultura e espiritualidade são 
indivisíveis, logo, o jogador aprende sobre 
harmonia e não sobre dominação.  

 

Cosmovisão quilombola 

O jogo acontece em um mundo no qual 
natureza, a cultura e espiritualidade são 
indivisíveis, logo, o jogador aprende sobre 
harmonia e não sobre dominação.  

 



 61 

Cosmovisão estética e design visual  

 

Trata-se de uma forma de arte que se inspira 
nas texturas da terra, tramas, tecelagens e 
grafismos quilombolas. 
Som ambiente natural, como da água, do 
vento, vozes ancestrais, enquanto parte da 
experiência sensorial.  
Interface orgânica e circular, sem barras de 
energia ou mapas coloniais tradicionais, já 
que tudo flui, pulsa.  

Experiência do jogador  

 

De fato, o jogador aprende jogando, não se 
tem pronto um tutorial, mas uma imersão 
vivencial, assim como na oralidade.  
A vitória não significa zerar o jogo, mas 
manter o equilíbrio e fortalecer a 
comunidade.  
Incentivo a cocriação, na qual jogadores 
podem construir, juntos, o território, 
refletindo o espírito comunitário do 
quilombo. 

 

Por outro lado, ainda com relação a forma como estes conceitos podem ser traduzidos 

em elementos práticos dos jogos, trazemos os seguintes exemplos de aplicabilidade destes:  

• Um jogo educativo sobre comunidades tradicionais que ensina ecologia e cultura afro-

brasileira. 

• Um jogo artístico interativo que se altera segundo as decisões éticas do jogador, e assim, 

apresentando o equilíbrio entre corpo e natureza. 

Portanto, traduzir a filosofia de Nêgo Bispo em jogos significa descolonizar o próprio 

ato de jogar, pois, não se pode “jogar não para vencer, mas para viver em harmonia. É uma 

mudança de paradigma dos jogos de competição e conquista para jogos de comunhão, 

resistência e pertencimento” (Bispo, 2019). 

Conforme pontua Nêgo Bispo, o saber orgânico nasce da convivência, da experiência e 

da relação entre corpo, território e comunidade e assim, ele contrasta esse saber com o saber 

sintético, produzido pela colonialidade, pelas universidades e instituições que descolam o 

conhecimento da vida e do chão. A posição de Nêgo Bispo sobre o contracolonialismo busca, 

na verdade, reverter a lógica da dominação, em substituição a imposição por convivência e a 

padronização por diversidade. 



 62 

Em torno de sua concepção, o professor dispõe hoje de ferramentas tecnológicas, a 

exemplo do wordwall que se trata de uma plataforma digital que permite a criação de jogos 

educativos padronizados, como questionários, cruzadinhas, caça-palavras, roletas e 

associações, de maneira simples, podendo incluir imagens, sons e textos próprios. O que 

implica em uma forma de exemplo concreto que faz uso dessa plataforma para ser utilizada no 

estudo sobre o contracolonialismo ou saber orgânico proposto por Nêgo Bispo. 

  

Quadro 15 - Uso do Wordwall em práticas contracoloniais e de saber orgânico 
Exemplo 1: Jogo de 
Reconexão 
Territorial 
 

Atividade: Criar um jogo no Wordwall chamado “Palavras do 
Território”, onde os alunos associam termos tradicionais (da 
agricultura familiar, da medicina popular, da música ou da oralidade 
quilombola) às suas práticas cotidianas. 
Exemplo prático: 

• Palavra: Mutirão →       Significado: Trabalho coletivo e comunitário 
• Palavra: Terreiro→ Significado: Espaço de convivência e 

espiritualidade 
Utilidade contracolonial: rompe com a hierarquia do “saber 
escolarizado” e valida os saberes comunitários como legítimos e 
valiosos. 
Alinhamento com Nêgo Bispo: o jogo se torna ferramenta de 
reconexão com o território e com a oralidade, fundamentos do saber 
orgânico. 

Exemplo 2: Quiz da 
Memória Ancestral 
 

Atividade: Criar um quiz interativo com perguntas sobre práticas 
culturais locais, histórias orais ou figuras de resistência afro-brasileira 
e indígena. Exemplo: “O que significa a palavra quilombo para além 
de fuga?” 

o A) Lugar de resistência 
o B) Lugar de produção de vida coletiva 
o C) Ambos 
o Resposta correta: C 

Utilidade contracolonial: desafia o currículo eurocêntrico, trazendo 
uma narrativa ancestral e territorializada.  
Alinhamento com Nêgo Bispo: transforma o aprendizado em ato de 
pertencimento, e não de repetição colonial 

Exemplo 3: Roleta 
das Sabedorias do 
Corpo 
 

Atividade: Usar o modelo de roleta do Wordwall com temas como 
saberes do corpo, cura pelas plantas, danças tradicionais, rituais e 
símbolos afro-indígenas. 
Cada rodada pode pedir que os estudantes contem histórias, gestos ou 
práticas que aprenderam em família. 
Utilidade contracolonial: o jogo digital vira uma ponte entre o digital 
e o ancestral, valorizando a corporeidade e a oralidade. 



 63 

Alinhamento com Nêgo Bispo: expressa a confluência entre 
tecnologias do corpo e tecnologias digitais, mostrando que o 
“orgânico” pode dialogar com o “sintético” sem se submeter a ele. 

Exemplo 4: Caça-
palavras das 
Resistências Locais 
 

Atividade: Criar um caça-palavras com nomes de comunidades 
quilombolas, festas populares, rios e plantas medicinais locais. 
Exemplo de palavras: Oiticica, Tambor, Brejo, Catingueira, 
Vaquejada, Zabumba, Maria da Penha do Quilombo. 
Utilidade contracolonial: dá visibilidade aos territórios e expressões 
invisibilizadas pela narrativa colonial. 
Alinhamento com Nêgo Bispo: reforça a cartografia afetiva e 
simbólica das comunidades tradicionais. O uso do Wordwall sob o 
olhar de Nêgo Bispo não é simplesmente tecnológico, mas pedagógico 
e político. 
O professor ou educador precisa ressignificar o digital, fazendo com 
que ele: 

• Reforce o pertencimento e a ancestralidade; 
• Estimule a oralidade e o coletivo (em vez da competição e da nota); 
• Sirva à autonomia das comunidades, e não à reprodução do saber 

colonial. 
 

Com esse quadro em que se tem exemplos de uso do wordwall usado como ferramenta 

de apoio para o trabalho com o contracolonialismo, entende-se que este configura-se como uma 

ferramenta sintética a serviço de um saber orgânico, desde que seu uso traga a intencionalidade 

contracolonial.  

Explica-se que o uso dos jogos pode ser aplicado na sala de aula para o trabalho com o 

tema contracolonial, e sob essa ótica, podemos explicar que o jogo virtual pode ser usado como 

ferramenta colonial, considerando que, conforme explica Nêgo Bispo, a colonialidade não está 

apenas nas armas e na política, e sim, nos modos de pensamento, representação e 

entretenimento.  

Dito isso, o jogo se torna uma forma de organização simbólica e cognitiva que por sua 

vez, perpetua a lógica de que somente há uma maneira validada de existir e jogar, aquele sobre 

a qual é produzida o centro das coisas e o poder, assim, o jogo virtual é admitido como uma 

prática contracolonial.   

Por outro lado, pautado no saber orgânico de Nêgo Bispo, um jogo pode ainda ser 

contracolonial quando rompe com estruturas e cria possibilidades de reexistência, isto é, de 

viver e pensar fora da lógica dominante e valoriza saberes enraizados, representando modos de 

vida e cosmovisões, Afropindorâmicos, afro-brasileiras, indígenas ou camponesas como 

“folclore”, mas como sistemas complexos de conhecimento.   



 64 

Nessa medida, entende-se que o jogo se torna uma ferramenta de reencantamento e 

reterritorialização, permitindo que as tecnologias sejam usadas para curar o que a colonialidade 

fragmentou. 

 

2.4 Análise dos gráficos com as respectivas respostas dos discentes entrevistados  

 

Acerca do conhecimento prévio e sensação, os discentes dividem-se em sua maioria 

entre concordo totalmente e discordo parcialmente sobre o conhecimento que já tinham acerca 

de jogos com temática inter-racial antes desta experiência e acerca ainda do que pensa sobre ser 

uma “prática envolvente”.  

 

               Figura 1- Envolvimento na prática 

 
               Fonte: Dados da pesquisa, 2025. 

 

A figura 1 divide as respostas dos discentes apesar de uma certa ambiguidade na 

descrição textual, o gráfico demonstra uma perspectiva envolvente que somam 58,4%, indica 

uma recepção amplamente positiva quanto ao engajamento e atratividade dos jogos. Isso é 

notável, especialmente considerando que 33,3% dos discentes não tinham conhecimento prévio 

sobre jogos com temática interracial.  

Isso sugere que a modalidade de gamificação foi eficaz em gerar interesse e adesão por 

parte dos estudantes. Assim sendo, a maior parte dos discentes que responderam a primeira 

questão optaram entre a as opções: “concordo total e discordo parcialmente”. Um detalhe 

interessante é que de a prática envolvente relacionada a pergunta foi importante para a alteração 

de quem ainda não contava com o prévio conhecimento do assunto.  

Acerca do destaque dos jogos, na qual se questiona acerca da forma como o jogo aborda 

a discriminação e se isso chama a atenção do aluno, a figura 2 nos traz os seguintes dados:  

33,30%

8,30%
16,70%

33,30%

8,40%

concordo	totalmente discordo	totalmente
neutro discordo	parcialmente



 65 

 

        Figura 2 - Forma de abordagem 

 
       Fonte: Dados da pesquisa, 2025. 

 

A figura 2, mostra que 41,7% e 50,0% dos discentes responderam que concordam 

totalmente e parcialmente, enquanto 8,3% discordam parcialmente. A dissertação reproduz essa 

mesma distribuição: na soma das duas categorias de "Sim, totalmente" (41,7% + 50,0% = 

91,7%) sugere um altíssimo grau de concordância de que a abordagem da discriminação racial 

nos jogos foi o que mais chamou a atenção dos alunos. A pequena porcentagem de discordância 

parcial (8,3%) reforça a percepção positiva geral. Isso é crucial para a pesquisa, pois um dos 

objetivos é analisar vieses que dificultam os diálogos com as filosofias afro-brasileiras e 

promover o respeito à diversidade. 

Em seguida, questionou-se a estes alunos sobre a abordagem do tema levou a uma 

melhor análise do assunto e de forma mais crítica, e como resposta, obteve-se os seguintes 

dados:  

               Figura 3- Abordagem inter-racial 

 
             Fonte: Dados da pesquisa, 2025. 
 
A figura 3 com base nos pressupostos da aprendizagem com o auxílio destes jogos 

incentivam a criticidade individual e coletiva dos discentes. Assumindo que os dados do gráfico 

refletem a intenção da pesquisa, a alta porcentagem de concordância, 58,3% demonstram alta 

41,70%

8,30%

50%

concordo	totalmente discordo	parcialmente
concordo	parcialmente

58,30%
8,30%

25%

8,40%

concordo	totalmente discordo	totalmente



 66 

concordância e indica que os jogos foram extremamente eficazes em estimular a análise crítica 

dos temas de discriminação e preconceito racial. Isso está alinhado com um dos objetivos 

centrais da dissertação: promover a formação de uma consciência plenamente ativa e um 

pensamento crítico e reflexivo nos discentes. A valorização da criticidade é um ponto-chave da 

filosofia no processo educativo. 

Por que houve então um percentual de neutralidade tão grande na faixa dos 25%? Um 

dos fatores é que esse tipo de reflexão não parece ser comum aos discentes, além disso, talvez 

o interesse político pela mesma não tenha ainda efeito principalmente em cenários de 

discriminação como o mercado do trabalho. O fato das palavras desconhecidas, ou pelo menos 

não conhecidas pelo prisma da literacia racial, teve um efeito bem positivo e surpreendente com 

eles. 

Sobre a questão da aprendizagem e relevância social, indagou-se aos alunos se eles 

adquiriram aprendizagens significativas através dos jogos e se consideram proveitosos para a 

vida no contexto social e como resultados, obteve-se que: 

 

           Figura 4 - Aprendizagens significativas 

 
           Fonte: Dados da pesquisa, 2025. 

 

A grande maioria dos alunos (75%) concordam e percebem que os jogos proporcionaram 

aprendizados significativos, proveitosos e relevantes para suas vidas no contexto social. Isso 

ressalta o sucesso da intervenção em conectar o conhecimento filosófico com a realidade 

cotidiana dos alunos, especialmente no que tange a questões raciais.  

A presente dissertação argumenta que a filosofia afro-brasileira oferece vasta margem, 

não somente de inter-relações e diálogos, mas, sobretudo, de novas indagações científicas que 

exigem respostas que podem ser surpreendentes e valorosas. Os resultados para esta pergunta 

sugerem que essa premissa foi cumprida na prática da intervenção. Ainda assim, os 25% de 

neutralidade podem sugerir um certo descaso ou desinteresse pela relevância da literacia racial. 

50%
25%

25%

Concordo	totalmente concordo	parcialmente neutro



 67 

Com relação a discussão racial, em que se indaga se os jogos fortalecem, de fato, o 

respeito pessoal pelo tema e discriminação racial, a figura 5 nos entrega os seguintes dados: 

 

              Figura 5- Respeito pessoal x Discriminação Racial 

 
              Fonte: Dados da pesquisa, 2025. 

 

Com os dados de 66,7% + 8,3%, a presente pesquisa busca, como um de seus objetivos, 

superar vieses que dificultam os diálogos com as filosofias afro-brasileiras e promover o 

respeito às diversidades e pluralidades filosóficas. A intenção da pesquisa é que os resultados 

das inter-relações e diálogos com saberes referentes às populações negras resultem em mais 

respeito às diversidades.  

O fato de os alunos se "envolverem nos jogos" e responderem "todas as perguntas de 

forma voluntária, imbuídos da criticidade adquirida com a prática dos jogos" reforça a ideia de 

que o respeito à discussão sobre discriminação racial foi, de fato, fortalecido, o que significa 

dizer que os jogos são eficazes. Ainda assim, por que será que 8,3% discordaram parcialmente 

disso? Provavelmente porque muitos jogos, especialmente o que eles utilizam em celular, não 

tem esse caráter educativo, e por isso, o jogo pelo jogo também não vai mudar a percepção 

deles. É preciso aulas contundentes para transformar suas tendências ideológicas no aspecto da 

literacia racial.  

Em outro momento da pesquisa, questionou-se sobre o impacto emocional, e com isso, 

indagou-se se tais jogos despertaram nos alunos emoções como empatia ou indignação em torno 

das questões raciais.   

             

 

 

 

 

66,70%
8,30%

16,70%

8,30%

concordo	totalmente discordo	parcialmente



 68 

        Figura 6 - Impacto emocional 

 
            Fonte: Dados da pesquisa, 2025. 

 

Enquanto um dos objetivos da pesquisa apontavam para "analisar possíveis vieses que 

dificultam as inter-relações e os diálogos com essas filosofias". Ao analisar com atenção o 

gráfico percebemos que 58,4%, dos discentes entrevistados, concordam parcial ou de forma 

total com a questão de promoção de novas aberturas e diálogos de perspectivas filosóficas é um 

ponto central.  

A capacidade dos jogos de incentivar o diálogo sobre racismo e preconceito seria um 

indicativo de que a intervenção está cumprindo seu papel de desconstruir a inércia e a 

passividade em relação a esses temas, tornando os alunos mais ativos e dispostos a debater. Em 

todo caso, 8,3% discordaram parcialmente e 33,3% se colocaram de maneira neutra. O que 

demonstra um percentual relevante de estudantes que não demonstram abertura para o debate a 

respeito da discriminação racial. 

No que se refere as recomendações, propôs-se aos alunos discutir se recomendariam a 

realização desses jogos para outras pessoas como ferramenta para abordagem dessas questões 

e sobre as respostas, constata-se, pela figura 7 que:  

 

           Figura 7- Recomendações de realização de jogos 

 
          Fonte: Dados da pesquisa, 2025. 

58,30%
16,70%

26%

concordo	totalmente neutro

41,70%

8,30%

33,30%

16,10%

concordo	totalmente discordo	parcialmente



 69 

A forte aceitação e o engajamento dos alunos nesta questão, inferidos pela alta 

concordância encadeada pelas questões anteriores e a descrição da intervenção como "uma 

conjuntura educacional bastante interativa", somando, os percentuais de concordo totalmente 

com a soma de escolha parcial chegou-se a um percentual de (83,3%,) que sugerem que a 

recomendação seria alta para mais jogos de literacia racial.  

As sugestões dos próprios alunos para que os jogos alcancem um número maior de 

pessoas está em fazer mais divulgação digital dos jogos e "Criar um aplicativo próprio" (o que 

estaria fora do horizonte de um professor da educação básica pública, sem que não haja um 

incentivo direto do Estado, bem como agentes da educação técnica que tenham a capacidade de 

solucionar  este desafio), além de compartilhamento por vias midiáticas, redes sociais, 

plataformas, o que reforça que eles viram valor na ferramenta e a recomendariam, evidenciando 

seu potencial como ferramenta pedagógica eficaz e desejável para a disseminação do 

conhecimento antirracista. Um fato importante neste quesito foi a não neutralidade.  

Em seguida, a pesquisa indagou sobre a consciência de preconceitos e buscou saber dos 

alunos se os jogos ajudaram a identificar ou refletir sobre seus próprios preconceitos, os quais 

estão presentes na sociedade e como resultados, é possível verificar que: 

 

          Figura 8- Jogos ajudam na conscientização racial 

 
           Fonte: Dados da pesquisa, 2025. 

 

Enquanto 16,7% ainda se colocam no patamar da neutralidade, na medida que se pode 

afirmar que provavelmente 83,3% dos discentes sequer tinham noção do significado de cada 

palavra encontrada nos jogos educativos, bem como essas palavras poder parecer agressivas. A 

intervenção não visou julgar, mas sim avaliar a formação de um discente crítico que se permita 

estar sempre em processo de desconstrução de seus preconceitos e dogmas.  

75%

16,70%

8,30%

concordo	totalmente neutro



 70 

A filosofia, neste contexto, incentiva a criticidade individual e coletiva dos discentes e 

permite uma discussão contínua, muito profícua no sentido de trazer à tona para a sociedade os 

problemas dos mais variados, incluindo o preconceito. A capacidade de identificar e refletir 

sobre preconceitos, tanto os próprios quanto os sociais, é um resultado direto da proposta de 

"literacia interracial".  

Em torno da ação e mudança, buscou-se entender entre os participantes se a experiência 

adquirida motiva a considerar ou tomar alguma ação a fim de combater a discriminação racial. 

Obtivemos os seguintes resultados:  

 

             Figura 9- Motivação de tomada de ação 

 
            Fonte: Dados da pesquisa, 2025. 

 

Por meio deste gráfico, o objetivo geral é investigar as possíveis contribuições das 

filosofias afro-brasileiras para a formação de uma consciência plenamente ativa e um 

pensamento crítico e reflexivo do mundo que o cerca, mais uma vez, tivemos uma grande 

maioria de 75% motivada a combater o racismo, ainda que 25% continue no âmbito da 

neutralidade.  

A filosofia, como campo do saber, busca sempre as inquietações e permite uma 

discussão contínua no contexto político-social. Ao conectar a filosofia com o cotidiano e 

promover a criticidade, a intervenção visa transformar os discentes em sujeitos mais atuantes 

na sociedade.  

A motivação para a ação e mudança é o ponto culminante dessa formação, indicando 

que a experiência transcendeu a sala de aula e se projetou para a vida social dos alunos, 

contribuindo para uma sociedade multirracial mais justa. A dissertação buscou argumentar que 

a Filosofia, do ponto de vista retórico, tem a finalidade de exercer transformações em uma 

determinada sociedade, tornando o aluno/a com uma visão mais profícua da realidade. 

58,30%

16,70%

25%

concordo	totalmente neutro
concordo	parcialmente



 71 

Poder compartilhar esta experiência com os discentes foi um processo de mensuração, 

os espectadores envolvidos na pesquisa defrontaram-se com face real do significado literacia 

interracial, algo quanto distante da vivência de alguns discentes. Por isso foi muito louvável a 

execução da intervenção com os discentes do segundo ano do ensino médio integral e do 

terceiro ano do ensino médio regular, do Centro de Ensino Integral Coelho Rodrigues.  

Não há como discorrer sobre um assunto tão grandioso se não recorrermos ao 

pensamento de Nêgo Bispo, no que ele entende de desconstruir as ações drásticas europeias e 

eurocristãos quando assunto em pauta é a língua inimiga, assim podemos corroborar que a 

criticidade dos discentes após a pesquisa não se encontra mais no campo total do 

desconhecimento.  
 
Certa vez, fui questionado por um pesquisador de Cabo Verde “Como podemos 
contracolonizar falando a língua do inimigo?”  E respondi: “Vamos pegar as palavras 
do inimigo que estão potentes e vamos enfraquecê-las. E vamos pegar as nossas 
palavras que estão enfraquecidas e vamos potencializá-las. Por exemplo, se o inimigo 
adora dizer desenvolvimento, nós vamos dizer que o desenvolvimento desconecta, 
que o desenvolvimento é uma variante da cosmofobia é um vírus pandêmico e botar 
para ferrar com a palavra desenvolvimento”. Para enfraquecer o desenvolvimento 
sustentável, nós trouxemos a biointeração; para coincidência, trouxemos a 
confluência; para o saber sintético, o saber orgânico; para o transporte, transfluência; 
para a dinheiro (ou troca), o compartilhamento; para a colonização, a 
contracolonização ...e assim por diante. Ele entendeu esse jogo de palavras. Você tem 
toda razão! Vamos botar mais palavras dentro da língua portuguesa. E vamos botar 
palavras que os próprios eurocolonizadores não têm coragem de falar! (Santos, 2023. 
P 13/14).  

 
Então, pelo que percebemos havia muitas palavras inseridas nos jogos que não que não 

se encontram familiarizadas pelos discentes, esta análise em matéria de responder aos 

questionamentos da pesquisa protagonizou o espectador no sentido de formar um novo 

entendimento crítico sobre experiências vividas no cotidiano, assim sendo, passaram a perceber 

que, por exemplo dia de branco soa como uma agressão, uma vez que o dia é algo, no qual todas 

as pessoas se encontram inseridas independente quer seja, branca, negra ou aborígene. As 

palavras de fato precisam ser discutidas não apenas no seio escolar, mas na sociedade de modo 

geral.    

O processo intervencional foi uma fase fundamental para analisar o grau de 

conhecimento dos discentes tanto quer seja em nível individual, ou coletivo, o tema racial mais 

específico chamou muito a atenção dos discentes, todavia, o Quiz decolonial também foi 

responsável para que os discentes se envolvessem em cada atividade dos jogos. Foi uma 

verdadeira troca de experiência entre os alunos/as, e o professor, no meu caso o mediador.  

Contudo, no decorrer do questionário, ao qual os espectadores/as responderam percebe-

se de forma nítida que a maioria dos entrevistados não conheciam esses jogos educativos, o que 



 72 

se caracteriza como uma surpresa, uma vez que os adolescentes conhecem muito sobre o 

universo dos games (gueimes). De certa forma a disciplina Filosofia, no segmento africana e 

afrobrasileira, ainda precisa de muita discussão sobre o assunto nas escolas de ensino básico 

brasileiro. Todavia, esta dissertação em consonância com a intervenção pesquisada no contexto 

filosófico representa um passo importante para colocar em prática esta ação, na disciplina 

Filosofia africana e afro-brasileira.   

Sendo assim, as respostas dos discentes foram variadas, e, logo com relação à primeira 

pergunta, o entrevistado ressaltou sobre o não conhecimento prévio dos   jogos, nessa 

modalidade educativa, no entanto, a resposta para primeira questão aponta que 33,3% os 

discentes informaram   considerar os jogos envolventes, no sentido de que são atrativos, mesmo 

tendo passado pela experiência filosófica pela primeira vez.   

No tocante ao que mais chamou atenção e como o tema foi aborda, na segunda questão 

que aborda o tema discriminação racial a resposta aponta que 41,7% dos discentes concordam 

totalmente com a forma de como o assunto foi abordado, 50% concordam totalmente no que se 

refere a comungar com a mesma resposta, enquanto 8,3% discordam parcial com abordagem 

do tema. Pelo posicionamento dos entrevistados percebe-se que a discussão racial é muito 

polêmica, mesmo assim os alunos/as, se evolveram nos jogos como também responderam todas 

as perguntas de forma voluntária, imbuídos da criticidade adquirida com a prática dos jogos.   

Em contrapartida, e em face dessas lacunas e das possibilidades de novas aberturas e de 

novos diálogos, podemos enumerar algumas possibilidades que podem ser trabalhadas em sala 

de aula, com leituras pontuais, vídeos, slides e etc. Nessas proposições, temos alguns exemplos 

proveitosos na filosofia afrobrasileira como uma das questões a serem discutidas de forma 

crítica, no intento de despertar aos discentes do Ensino Médio sobre os/as nossos/as autores do 

segmento de filosofia afrobrasileiro/a.  

Dessa forma, estamos inserindo autores/as brasileiros/as não como espectadores de um 

pensamento intelectual, contudo, essas pessoas passam a ser protagonistas da discussão 

filosófica na sala de aula.  "O que é lugar de fala?”. Defendido pela filósofa Djamila Ribeiro 

(2017), nesse caso em especial da nossa pesquisa, não se caracteriza apenas como uma voz 

inserida no feminismo e sim, vozes que serão instigadas a participarem das discussões sobre os 

temas em pauta da Filosofia afro-brasileira e seu ensino.  

Consideramos que as relações entre a literatura e as sociedades entrelaçadas, seguindo 

ou não, aspectos dos contextos de resistência, colaboram, constituindo enriquecidos quadros 

analíticos de diversas culturas. As literaturas ofertam visibilidades das formas, dos aspectos, 

das essências e as bases que constituem um determinado povo.  



 73 

Verificamos isso, mediante às relações com as literaturas de língua portuguesa afro-

brasileiras que nos oferecem amplos universos de reflexões, despertados pelas culturas 

distintas, em suas profundidades, que se mostram, em muitos casos, como matrizes do 

patrimônio cultural.  

Em face dessas e outras razões, conhecer e estudar, desde o Ensino Médio às culturas 

afro-brasileiras, suas diversidades e pluralidades, instigam novas aberturas de visões, elucidam 

modelos formadores que também nos constituem, remodelando nossas formas de vida e nossas 

construções e reconstruções culturais que são indissociáveis da filosofia. 

 
3 O RECONHECIMENTO DAS FILOSOFIAS AFRO-BRASILEIRAS E DAS 

DIVERSIDADES CULTURAIS  

 

Enfatizamos a consciência da filosofia não apenas como uma disciplina escolar, mas 

também como um meio de se investigar, de questionar, de compreender, de refletir, de analisar 

e de conjecturar. Essa tarefa filosófica de criticidade, de reflexão e de análise, sobretudo, do 

currículo escolar também foi sublinhada por Segundo (2022), que demonstrou as tendências de 

passagem dos modelos curriculares tradicionais para os modelos mais críticos.  

Essas modificações curriculares, segundo o autor, viabilizaram diálogos e uma série de 

problematização com as culturas afro-brasileiras, anteriormente negadas pelas teorias 

tradicionais. “Se faz urgente problematizar a própria ideia de humanidade atravessada no 

discurso da Educação brasileira. A Educação das Relações étnico-Raciais para o ensino de 

História e Cultura Afro-brasileira e africana nos convoca a essa problematização” (Segundo, 

2022, p. 126).  

No ensino de Filosofia, do nível Médio é fundamental agregar, nos currículos e nas 

didáticas utilizadas em salas de aulas, pensamentos filosóficos diferenciados, procurando, 

portanto, estudar e compreender determinadas distinções. Tomando por bases, quase sempre, 

inúmeras teorias e metodologias, aplicáveis nas análises das expressões, dos fenômenos e das 

manifestações culturais, componentes das culturas afro-brasileiras, que são integrantes dos 

entrelaçamentos híbridos de nossas culturas brasileiras.   

As aquisições de conhecimentos teóricos e práticos, nas diversas formas, mostram-se, 

no decorrer da história, indispensáveis para o desenvolvimento e para a sociabilidade humana. 

O conhecimento, enquanto capital cultural19, acrescido a outros entendimentos das ordens 

 
19 Fazemos referência ao conceito desenvolvido por Bourdieu (2019), na qual os intelectuais também detêm esse 
capital cultural, mediante as aquisições de conhecimentos.  



 74 

econômicas, das políticas sociais, auxiliam nas compreensões das realidades e nas 

identificações de situação diversas, o conhecimento deve estar presente, no modo de vida das 

pessoas, pois assim, quando está centrado na cultura há uma verdadeira resistência no que 

concerne ao fortalecer a luta na perspectiva de discutir políticas para os povos afrobrasileiros/as. 

Sobretudo, no tocante às discriminações.  

Muitos desses aspectos, presentes nos quadros sociais, exigem, de certa forma, do 

professor de Filosofia, determinado conhecimento teórico e prático, como ponto de partida para 

compreensões mais aprofundadas e para se buscar identificar e eliminar discriminações e 

preconceitos. A princípio, essas identificações, propiciadas pelo acesso ao conhecimento, 

beneficiam não somente as políticas afirmativas, nos espaços coletivos, mas também, a 

dignidade, o respeito e o bem-estar individual, partindo dos reconhecimentos das 

discriminações e das diversas formas de racismos, algumas, inclusive, combatidas 

juridicamente nas Leis de nº 7.716/89 e de nº 12.288/10, no Estatuto da Igualdade Racial.  

Os problemas, de ordens racistas, provenientes das linguagens são apenas uma parcela, 

dentre tantas outras que merecem uma atenção do professor e do pesquisador. As inquietações, 

no que se referem a construção do conhecimento e o reconhecimento de algumas peculiaridades 

linguísticas, mostraram insatisfação com colocações simplificadas e dualizadas. 

 A linguagem comum coloca, muitas vezes, uma série de expressões aparentemente 

inofensivas como “dia de branco”, “coisa está preta”, “fazer nas coxas”, “denegrir”, etc., que 

vêm sendo questionadas por seus significados implicitamente racistas. Nesse sentido, faz-se 

importante em termos de ensino de filosofia, demonstrar aos estudantes a importância de 

repensar esses termos com expressões sinônimas e politicamente corretas. 

Essas colocações também induzem a perceber as necessidades de se aprofundar nas 

condições e aplicações de linguagens que remontam e formam nossos cotidianos de relações 

sociais. A linguagem é parte constitutiva indispensável às culturas e a vida social. Oliveira e 

Pimenta (2016) propuseram o engajamento de pessoas, com medidas e ações que visem 

modificar as relações desiguais de poder, propiciando igualdades e justiça social.  

As autoras alertam que, apesar da existência de normas e leis que possuem práticas 

racistas, algumas dessas condutas não cessaram, sobretudo, as práticas racistas e 

preconceituosas que surgem dissimuladas. Por meio de uma análise filosófica, outros elementos 

de cunhos linguísticos científicos, culturais, devem ser examinados constantemente, 

procurando repensar crítica e dinamicamente suas nuances.  

Nesse sentido, Djamila Ribeiro (2019) sugere o reconhecimento de trabalhos dos 

núcleos de estudos afrobrasileiros que estão sendo desenvolvidos nas universidades brasileiras. 



 75 

Podemos observar, na citação seguinte, alguns nomes inerentes aos estudos afro-brasileiros que 

aparecem no livro didático e no currículo que analisamos:   

 
Leia: Abdias do Nascimento, Adilson Moreira, Alessandra Devuesky, Angela Davis, 
André Lorde, Bell Hooks, Carla Akortirene, Chimamanda Ngozi Adiche, Cida Bento, 
Conceição Evaristo, Elisa Lucinda, Grada Kilomba, Joel Zito Araújo, Joice Berth, 
Juliana Borges, Kabengele Munanga, Leila Gonçalves, Letícia Carolina Pereira do 
Nascimento, Luciana Boiteux, Michelle Alexander, Neusa Souza Santos, Rodney 
William Eugênio, Silvio Almeida, Sueli Carneiro (Ribeiro, 2019, p.66). 

 
As considerações teóricas das diferenças, das divergências, dos consensos, encontrados 

nos trabalhos que versam sobre filosofias afro-brasileiras enriquecem as inúmeras 

problemáticas. As influências de várias fontes, inclusive oriundas de outros países, evidenciam 

os valores de hipóteses e conclusões de pesquisas realizadas em âmbito nacional. Muitos desses 

trabalhos, de certa forma, auxiliam ações conjuntas ou individuais, a partir da conscientização 

de problemas que muitas vezes passam despercebidos, em razão dos cotidianos acelerados, 

atarefados, mecanizados ou predefinidos.  

A filosofia afrobrasileira na acepção do contexto de inserção encontra-se numa fase de 

difusão, todavia, é importante entender que nós, professores do ensino básico de Filosofia 

precisamos levar essa discussão para as escolas. Nossos discentes precisam conhecer a grandeza 

histórico-cultural da filosofia afro-brasileira.  

Há grandes pensadores/as que enriquecem os nossos conhecimentos, dentre eles, 

Antônio Bispo dos Santos (Nêgo Bispo), in memoriam, aparece como um grande pensador e 

intelectual do segmento quilombola piauiense e que faz críticas analíticas sobre o colonialismo 

ou melhor, ele é um defensor de que os quilombos não foram colonizados. Assim sendo, ao 

falar sobre a filosofia afro-brasileira em sala de aula soou de forma estranha para os discentes.  

Discutir com esses discentes sobre Lélia Gonzalez, Nêgo Bispo, dentre outros 

pensadores negros/as foi um tanto desafiador, o conhecimento sobre filosofia até então se 

encontrava voltada para a filosofia europeia. A filosofia africana e afrobrasileira, do ponto de 

vista lógico, se caracterizava como uma incógnita para esse público do ensino médio do Centro 

de Ensino Integral Coelho Rodrigues.  

Todavia, a experiência sobretudo, ao enfatizar sobre a trajetória vivencial de Nêgo 

Bispo, a atenção se volta para os seus feitos, pois um homem simples, que estudou apenas até 

a oitava série do ensino fundamental, conseguiu prender a atenção desse alunado com sua forma 

de falar e explicar determinados assuntos, que até então eram desconhecidos. Por exemplo, 

esses discentes não sabiam diferenciar o significado do saber orgânico para o saber sintético.  



 76 

Nêgo Bispo fala de forma simples, contudo, fala com muita propriedade e tem o domínio do 

que está falando. 

3.1 Reconhecimentos e questionamentos filosóficos 

 

Reconhecemos a necessidade filosófica de investigar, analisar, aprofundando-nos nos 

instrumentos conceituais, buscando compreensões sobre os complexos quadros sociais, as 

linguagens filosóficas dinâmicas, os dilemas econômicos e as problemáticas culturais que são, 

de certa forma, imprescindíveis para os professores de filosofia. Assim, como os estudos dos 

processos históricos, envolvendo etnias, as discussões sobre prestígios sociais, formas e 

modalidades de educação são indispensáveis e, ao mesmo tempo, inseparáveis das discussões 

que versam sobre etnias, preconceitos, racismos, ordem patrimonial e patriarcal.  

Djamila Ribeiro (2019) entende que, por um lado, o reconhecimento do racismo é a 

melhor maneira de combatê-lo, e, por outro lado, o autoquestionamento também visa entender 

os nossos lugares de fala e levantar questionamentos direcionados sobre o que parece “natural”. 

Em suma, o “reconhecimento do racismo” e o “autoquestionamento” são dois horizontes 

fundamentais, que, segundo a autora, farão findar as reproduções de várias formas de violência 

social.  

A partir desses dois horizontes citados – do “autoconhecimento” e do “reconhecimento 

do racismo”, entendemos que também seja possível enfrentar algumas dificuldades conceituais, 

teóricas e práticas, na docência do Ensino de Médio, referentes às filosofias que colocamos em 

relevo, ou seja, as afro-brasileiras.  

O “autoconhecimento” requer uma busca incessante pelos conhecimentos e 

reconhecimentos das manifestações, dos eventos, fatos, fenômenos dos contextos históricos, 

das conjunturas sociais, políticas e econômicas, dos quadros culturais, das perspectivas 

filosóficas pertinentes. Dentre outros aspectos pelos quais o “autoconhecimento” desencadeia 

inerências fundamentais, viabilizando, assim, os reconhecimentos das diferentes formas de 

racismos.  

As filosofias afro-brasileiras realçam, muitas vezes, elementos essenciais das culturas, 

das tradições e dos costumes, provenientes das histórias de lutas de várias gerações que foram 

escravizadas nas Américas. Salientamos como filosofias afro-brasileiras àquelas perspectivas 

filosóficas que oportunizam espaços essenciais para as culturas afro-brasileiras, a exemplo das 

manifestações culturais, das religiões e das espiritualidades de matrizes africanas, das 



 77 

comunidades quilombolas e indígenas. Realçamos o termo afro-brasileiro, além do termo afro-

pindorâmico, preferido por Nêgo Bispo - Antônio Bispo dos Santos, que procurou se afastar do 

senso comum e das terminologias eurocêntricas. [...] “dialogamos usando a terminologia euro-

cristão monoteísta e afro-pindorâmica politeísta, isso para fugir um pouco do senso comum na 

identificação dos povos formadores da sociedade dita brasileira” (Santos, 2015, p. 47).  

O reconhecimento do racismo e o autoquestionamento em Djamila Ribeiro não se tratam 

apenas de atitudes morais, e sim atuam como instrumentos de reconstrução epistemológica. No 

ensino de filosofia, esses conceitos são operacionalizados quando desestabilizam o cânone 

eurocêntrico, promovem a consciência crítica sobre o lugar de fala e constroem uma pedagogia 

afro-pindorâmica cuja ela ensina a pensar desde o território, corpo e ancestralidade.  

Na prática, os conceitos aqui apresentados podem ser entendidos à luz de duas 

atividades: conceitos e aplicação. No primeiro caso, os conceitos-chave como racismo, 

autoquestionamento e afro-pindorâmico são vistos da seguinte maneira:  

a) Reconhecimento do racismo: Djamila Ribeiro explica que reconhecer o racismo não 

se trata tão somente de admitir sua existência social, e sim percebe-lo como ele se estrutura no 

modo próprio de pensar e produzir conhecimento. O racismo epistêmico define quem tem o 

“direito de filosofar” o que é considerado “razão”, “universal” ou “civilizado” e partindo disso, 

o reconhecimento do racismo implica em uma revisão crítica da filosófica eurocentrada, a qual 

historicamente, excluiu saberes africanos, indígenas e afrodiaspóricos. 

b) Autoquestionamento: trata-se de um movimento de descolonizar o próprio olhar, uma 

atividade filosófica que questiona os filtros culturais que internalizamos. O sujeito afro-

pindorâmico que é, por sua vez, uma mistura simbólica do africano com o ameríndio, necessita 

reconhecer as maricas coloniais que moldam sua forma de pensar, ensinar e existir, sendo que 

esses autoquestionamentos são pedagógicos, uma vez que ensina o educador e o aluno a se 

perceberem como sujeitos históricos, atravessados por narrativas coloniais que precisam ser 

desmontadas.  

c) Afro-pindorâmico:  o referido termo propõe uma identidade filosófica e cultural que 

nasce da fusão simbólica entre o “Afro” (África) e o “Pindorama”, termo de origem tupi para o 

Brasil antes da colonização. 

 

3.2 Aplicabilidade no ensino de Filosofia do Ensino Médio  

 

Na verdade, esses conceitos, possibilitam uma mudança no ensino de filosofia em 

espaço de crítica ao colonialismo e de valorização de saberes plurais. Com esse pressuposto, o 



 78 

docente assume a posição não mais de “transmissor de teorias ocidentais”, e sim, um mediador 

de diálogos interepistêmicos, entre o pensamento europeu e as filosofias afrodiaspóricas, 

indígenas e populares.  

O reconhecimento do racismo e o autoquestionamento operam como categorias 

pedagógicas, não apenas teóricas, isto é, reconhecer o racismo, - questionando quais filósofos 

estão presentes nos currículos e por que autoquestionar-se, problematizar como se ensina, de 

qual lugar se fala, e quem fica fora da sala de aula simbólica. 

  

Quadro 16 - Objetivos filosóficos e estratégias práticas 

Dimensão Estratégia prática Objetivo filosófico 

Curricular 

Inserir autores/as 
africanos/as, afro-
brasileiros/as e indígenas 
(Sueli Carneiro, Kabengele 
Munanga, Nêgo Bispo, Davi 
Kopenawa, Djamila 
Ribeiro). 

Romper o eurocentrismo e 
pluralizar a razão. 

Metodológica 

Propor rodas de conversa, 
debates, ou análises de 
situações de racismo na 
mídia e na escola sob uma 
lente filosófica. 

Exercitar o reconhecimento 
do racismo como estrutura de 
pensamento. 

Epistêmica (afro-
pindorâmica) 

Trabalhar mitos, oralidades e 
saberes tradicionais como 
expressões de filosofia (e não 
“folclore”). 

Valorizar a filosofia como 
modo de viver e não apenas 
como teoria. 

 

Para além da declaração de sua relevância, esses conceitos-chaves podem ser 

operacionalizados no contexto do ensino de Filosofia no Ensino Médio, considerando três 

níveis: o epistemológico, o pedagógico e o prático, descritos mais detalhadamente a seguir. 

No primeiro nível, o epistemológico, é o meio de transformar o ponto de partida da 

Filosofia, já que segundo Ribeiro (2017) a partir do conceito de lugar de fala e sua defesa de do 

reconhecimento do racismo e autoquestionamento convida a uma mudança epistemológica, em 

que a filosófica não mais parte do universo neutro, mas de experiências que se situam, em 

especial, aquelas marcadas por desigualdades e silenciamentos históricos. Por outro lado, Nêgo 

Bispo com a ideia de afro-pindorâmico, propõe uma filosofia enraizada nos territórios e saberes 

orgânicos, cujo ele recusa a separação entre vida e razão. Na prática, pode-se mostrar esse nível 



 79 

a partir da seleção de conteúdos filosóficos, que já é uma ação epistemológica e se o professor 

introduz Ribeiro e Nêgo Bispo ao lado de Platão e Kant, assume assim, o reconhecimento que 

a produção de pensamento não é monopólio e sim, plural (Nascimento, 2024). 

De outra ótica, entende-se ainda que, ao contextualizar a filosofia como produção de 

sentido da opressão, o professor mostra que reconhecer o racismo é reconhecer a forma de 

conhecimento como foi racializado. Finalmente, como resultado, essa visão nos dar indícios de 

que o currículo se torna, portanto, um ato de reconhecimento epistemológico.  

No nível pedagógico, sugere-se que se transforme o modo de ensinar Filosofia e assim, 

admite-se que o autoquestionamento de Ribeiro (2017) o professor possa transformar esses 

conceitos em um método filosófico, ou seja, em uma forma de pensar e onde o aluno pratica o 

autoquestionamento. Em seguida, deve promover diálogos horizontais e abrir espaços para que 

o conhecimento dos alunos se torne o ponto de partida para filosofar e desse modo, o 

reconhecimento do racismo surge como condição ao diálogo autêntico e não se tem uma 

filosofia de silenciamento. Logo, é importante usar situações concretas, como textos e filmes e 

notícias para reflexão acerca da invisibilidade e o privilégio e como resultado a sala de aula se 

torna um espaço de descolonização do pensamento.  

No nível três, a ideia é transformar o cotidiano escolar, partindo do ponto em que o 

conceito de afro-pindorâmico, concebido por Nêgo Bispo, pode ser operacionalizado através 

de práticas que valorizem a oralidade, o território, a ancestralidade e o corpo como meios 

legítimos de filosofar.  

Desse modo, necessita pontuar que a demonstração da operacionalização desses 

conceitos implica na criação de uma filosofia que não somente fala do racismo e a 

descolonização, mas que pensa desde eles. 

A prática pedagógica reflete ou impulsiona o reconhecimento do racismo e 

autoquestionamentos nos alunos, a partir de três dimensões integradas, a filosófica, a 

pedagógica e a afetivo-política, evidenciando como cada uma delas faz tal reflexão ou 

impulsionamento. E, especificamente, no âmbito pedagógico, quando o professor organiza a 

aula de forma dialógica, inclusiva e horizontal ele de fato, operacionaliza o que Ribeiro (2017) 

define como autoquestionamento. Por exemplo, na tabela a seguir podemos verificar alguns 

exemplos de práticas que refletem e impulsionam esses processos. 

E após entender a dimensão pedagógica, a dimensão afetivo-política que propõe o 

cuidado como gesto filosófico e explica que o reconhecimento do racismo envolve o 

reconhecimento de dores e silenciamentos.  

 



 80 

3.3 Povos afro-pindorâmicos, quilombismo e figuras piauienses 

 

Muitas são as contribuições de autores/as negros/as sobre a história   da sociologia e 

filosofia afro-brasileira. É válido destacar o piauiense Antônio Bispo dos Santos - Nêgo Bispo, 

nascido em 12 de dezembro de 1959, no vale do Rio Berlengas, pertencente ao atual município 

de Francinópolis. Nêgo Bispo teve uma atuação como ativista do Movimento Negro, ainda mais 

marcante no Quilombo Saco do Curtume, município de São João do Piauí, onde faleceu no dia 

03 de dezembro de 2023, aos 63 anos de idade.  

Antônio Bispo dos Santos, escreveu em 2007, o livro “Quilombo: Modos e 

Significados”, a segunda edição aconteceu em 2015, com o título “Colonização, quilombos, 

modos e significações”. A obra trata dos temas: raça, etnia e território, com muita sapiência, 

Nêgo Bispo analisa a importância da valorização da permanência na terra dos povos afro-

pindorâmicos.  

Ele defende a natureza como sendo um instrumento de relação entre as pessoas. Dotado 

de um conhecimento do dia-dia, tece críticas sobre a forma como os europeus tentaram 

exterminar os povos afro-pindorâmicos, assim como suas matrizes culturais. Significa dizer 

que, em sua concepção, houve na conjuntura estrutural europeia, uma estratégia para uma 

mudança de identidade no âmbito social brasileiro. 

 Isso tornou-se visível, no enfoque do termo “morenice”, que, para Santos (2007), é um 

termo que se constitui como uma forma de mascarar o racismo, em meio a uma mistura de 

raças, cuja finalidade seria o embranquecimento da população.  

Destarte, percebe-se que, de forma nítida, entre os colonizados predominou, na 

realidade, uma preocupação de se manterem vivos, preservando, dentro do possível, suas 

culturas e costumes, nos contextos históricos dos povos afro-pindorâmicos. Durante muito 

tempo, sequer os termos “negritude” ou “etnia” foram discutidos com as autoridades 

governamentais, assim sendo, faz-se necessário o conhecimento acerca dos termos 

pronunciados. Termos estes, sem uma maior introspecção do seu significado, quando se refere 

ao colonizador.  

 É muito comum, segundo Santos, (2007, p. 31), o Estado colocar: “Dá cadeia para quem 

me chamar de negro analfabeto..., ora! Como diz, só não dá cadeia ao Estado que impõe o 

analfabetismo”. Observa-se, nesse caso, um subterfúgio e o esquivar dos problemas 

relacionados às exclusões e preconceitos de naturezas diversas. Por essas razões, consideramos 

extremamente válido os debates sobre raça, cor, etnia e cultura do povo negro e dos povos 

originários.  



 81 

A proeminência da filosofia social de um militante do Movimento Negro Quilombola, 

sobretudo, do Piauí, apresenta os desafios da construção do conhecimento, ligados às defesas 

dos direitos dos quilombolas, sem esquecer-se de fazer sempre a interrelação com os povos 

pindorâmicos. Avalia-se, nesse âmbito, o quanto a discussão no que se reporta a história e as 

filosofias afro-brasileiras, em meio aos preconceitos, as resistências são características 

fundamentais para a sobrevivência histórico-cultural-social desses povos.  

As discussões sobre a temática dos povos negros e originários esteve presente como 

incômodo para muita gente, dentre elas, ressalta-se os representantes das religiões monoteístas, 

neste caso especificamente a Igreja Católica, que em pleno século XX e XXI, ainda interfere 

nas discussões sobre o comportamento da Igreja no que diz respeito ao assunto escravidão.  

Antônio Bispo dos Santos, juntamente com outros ativistas do Movimento Negro, 

contam que as reuniões acerca do assunto aconteciam na sede de uma igreja na cidade de São 

João do Piauí. Em uma dessas reuniões, que aconteceu em 1997, ele faz uma referência ao padre 

Solon, não empático, aparente ao debate quilombola e negritude de modo geral. 20 

 
Ainda me lembro quando o padre Solon interrompeu nossa reunião e tentou, de forma 
autoritária falar, emitir sua opinião contrária ao nosso debate, justamente quando 
Bispo caracterizava o papel nefasto que sempre cumpriu a igreja, não podia dar em 
outra, Bispo mais uma vez fez jus à luta de um povo contra o seu opressor, confrontou 
de forma dura e direta com o padre dizendo em alto e bom som. “Eu sou o diabo”, 
Bispo tinha razão, para aquele padre que representava naquele momento as igrejas e, 
para tantos todos outros, os negros e as negras, os povos que aqui vivem e resistem 
são o diabo. Aquele dia marcou profundamente todos e todas nós. (Santos, 2007, 
p.26). 
 

A postura do padre, acentua-se na forma rigorosa e no modelo pelo qual as coisas 

deveriam estar tudo bem, na visão do representante clerical, assim sendo, as manifestações de 

repúdio não seriam condizentes com o comportamento da Instituição Católica. O desabafo de 

Antônio Bispo dos Santos representa o sofrimento dos povos afro-pindorâmicos, com relação 

as formas como foram tratados ao longo da história, e sobretudo, os negros que passaram por 

situações mais deploráveis.  

Para Nêgo Bispo, as classes dominantes eurocristãos olharam para o sofrimento da 

negritude com vilipêndio, acreditando estarem num patamar de “superioridade” e, em razão 

dessa “superioridade”, poderiam massacrar ou mesmo execrar os povos que eles consideravam 

 
20 Associar o escravismo ao cristianismo não é nenhuma novidade, afinal “as ideias dominantes de uma época, 
são as ideias da classe dominante dessa mesma época” (K. Marx). O que Bispo propõe é olharmos a história a 
partir das peculiaridades e diversidade de seu povo e de sua raça, ver a realidade a partir das matrizes culturais, 
independente se estavam aqui ou se vieram colonizados (Santos, 2007, p.27).  
 



 82 

inferiores. Contudo, os povos advindos do continente africano ou que aqui nasceram, os afro-

brasileiros, não assumiram uma postura de comodismo.  

 Em suma, compreendemos que a figura de Nêgo Bispo, nos contextos afro-brasileiros, 

e a figura de José Castiano, no contexto africanos, aproximam-se nas reivindicações que têm 

em vista a exposição e valorização das diversidades culturais de seus próprios universos 

contextuais. Enquanto José Castiano passa a acentuar uma refutação das forças político-

econômicas capitalistas e dos aportes conceituais europeus, em detrimentos das diversidades, 

das tradições e valores africanos, permeados em seus modos de vida, Nêgo Bispo estabelece 

uma crítica ao pensamento eurocêntrico, permeado pelos valores cristãos, e, sobretudo, 

católicos, quiçá também evangélicos. 

Faz-se necessário provocar cada vez mais o debate sobre a concretização dos direitos e 

deveres dos povos negros. Assim sendo, é salutar analisar a postura do intelectual Abdias do 

Nascimento, in memoriam; escritor e Senador da República, que nasceu na cidade de Franca 

/SP, em 14 de março de 1914.   

Ativista negro que escreveu o livro Quilombismo, no qual faz denúncias referentes aos 

preconceitos e crimes raciais praticados contra os negros, uma das angústias de Nascimento 

(1980), diz respeito aos autores norte-americanos e ingleses, quase todos brancos, que teriam 

ignorado o negro afro-brasileiro. Contudo, o brasileiro não agiu, segundo ele, do mesmo modo 

com relação a história dos afros-norte-americanos:  
 
Que eu saiba nenhum afro-brasileiro jamais publicou um livro com tais finalidades em 
inglês. Inversamente do que ocorre no Brasil, onde vários livros afro-norte-americanos 
têm sido publicados em tradução portuguesa. Obviamente não estou citando todos os 
livros, autores publicados ou por ignorância ou por falta de memória. No entanto, o que 
importa é assinalar que o livro e o escritor negro-brasileiro não existe aqui nos Estados 
Unidos, melhor dito, não apenas aqui: em nosso próprio país, o escritor afro-brasileiro 
é um ser quase inexistente, já que umas raras exceções só confirmam a regra. Os 
motivos? A resposta é simples: devido ao racismo. Racismo de tipo muito especial, 
exclusiva criação luso-brasileira: sutil, difuso, evasivo, camuflado, assimétrico 
mascarado, porém tão implacável e persistente que está liquidando definitivamente os 
homens e mulheres da raça negra que conseguiram sobreviver ao massacre praticado no 
Brasil. (Nascimento,1980, p. 13/14). 
 

Para Abdias do Nascimento, faz-se necessário conhecer a fundo as realidades afro-

brasileiras, sendo, portanto, imprescindível analisar os aspectos estruturais e socioculturais 

próprios dos povos afro-brasileiros.  Na visão de Nascimento (1980), a história do Brasil é uma 

versão concebida por brancos, para brancos e pelos brancos e essa parcela da sociedade se 

beneficia com toda a estrutura econômica e sociocultural vigentes.  Nesse caso, ele também 

denunciou os menosprezos sofridos pela população negra brasileira no que concerne às políticas 

públicas.   



 83 

As lutas perspicazes de alguns piauienses são essenciais para a história dos povos do 

Piauí e dos brasileiros, em geral. Destacamos como exemplo, Esperança Garcia, uma escrava 

que se destacou pela coragem de se insurgir contra os mandatários do século XVIII.  

Esperança Garcia foi uma mulher negra que, no dia 06 de setembro de 1770, surpreendeu 

as elites políticas e jurídicas, ao escrever uma carta direcionada ao governador da capitania do 

Piauí. A carta denunciava os maus-tratos pelos quais ela foi submetida juntamente com outras 

mulheres e crianças negras, agredidas fisicamente na Fazenda Algodões, na época município 

de Oeiras.  

O intento da carta foi de denunciar os escárnios sofridos e, naquela ocasião, coronéis e 

autoridades governamentais estavam voltados para as reivindicações contidas na carta, mesmo 

sendo a leitura não permitida aos escravizados. Se alguém fosse flagrado ensinando um escravo 

a ler e escrever poderia ser preso. 

A colonialidade do poder, do saber e do ser permanece como matriz estruturante das 

desigualdades epistêmicas no Brasil. No Piauí, tal como em outros estados nordestinos, a 

presença de povos afro-brasileiros, de comunidades quilombolas e das expressões culturais de 

matriz africana se configura como um campo de resistência não apenas social, mas 

epistemológicos. 

Com isso, a explanação propõe uma investigação do conceito afro-pindorâmico de Nêgo 

Bispo inserido nas memórias e práticas de quilombos piauienses, como se articulam com o 

reconhecimento das filosofias afro-brasileiras e como as confluências podem alimentar as 

transformações no ensino de filosofia no ensino médio piauiense.  

Nesse sentido, o estudo dos povos afro-pindorâmicos, quilombos e figuras piauienses, 

como Nêgo Bispo, Abdias do Nascimento (paulista), e Esperança Garcia, em suas transições e 

contribuições podem ser costuradas a partir do entendimento de que: 

 

1. Afro-pindorâmico, quilombos e as histórias do Piauí: 

 

1.1. Conceito de Afro-pindorâmico: partimos  do ponto que o termos “afro-

pindorâmico”, tal como Nêgo Bispo propõe, não se trata de um mero adjetivo identitário, mas 

configura-se como uma densa categoria política e cosmológica e que emerge da crítica a própria 

nomeação colonial do território “Brasil” em detrimento de nomes originários como 

“Pindorama” ou Terra das Palmeiras, e que aponta a necessidade de reconhecer a história 

profunda de encontros, partilhas e alianças entre africanos diaspóricos e povos indígenas desde 



 84 

os primórdios da invasão colonial, para a partir de então, entrarmos naquilo que Nêgo  Bispo 

chama de “guerra das dominações” (Santos, 2023, p. 13). 

Desse modo, o termo afro-pindorâmico vem sendo usado para designar a convergência 

de saberes ancestrais africanos, indígenas e afro-diaspóricos em diálogo com a territorialidade 

nacional.  E propõe ainda uma epistemologia que parte de cosmologias que nunca foram apenas 

“folclore”, mas maneiras vivas de existência que resistem a colonialidade. Assim, alguns 

projetos a exemplo de Conexões Afro-pindorâmicas gerido pela Universidade Federal da Bahia 

(UFBA) realiza um trabalho de reconhecimento e valorização dessas epistemologias como 

partes constituintes do saber acadêmico (Santos, 2019). 

1.2. Em relação aos Quilombos piauienses como lócus de resistência: No contexto 

piauiense, as comunidades quilombolas como Mimbó titulada de maio de 2023, e outras como 

Sombrio em Paulistana- PI são exemplos concretos de resistência sociocultural, pois o  primeiro 

citado, preserva saberes artesanais e práticas femininas como formas de preservação da 

ancestralidade e identidade, enquanto que a comunidade Quilombola Sombrio, situada no 

semiárido, foi, historicamente constituída por meio de narrativas de migração forçada, ou 

escravidão, configurando-se como um território simbólico e material de manutenção de práticas 

culturais, modos de vida, ligados a terra, interação ecológica e memória oral (Santos, 2019). 

1.3. Acerca das figuras piauienses e suas expressões culturais de resistência: de 

acordo com Santos (2020) é no campo individual e simbólico que existem figuras cujas 

trajetórias e memórias no cenário piauiense expressam lutas contra o apagamento. Uma dessas 

figura é Esperança Garcia, mulher negra, escravizada no século XVIII, que enviou ao governo 

colonial um documento no qual reivindicava seus direitos e que atualmente, é um símbolo de 

resistência das mulheres negras do Piauí.   

O Museu do Piauí configura-se também como um espaço Afro e tem dedicado exposição 

que remonta à história da escravidão, objetos de suplício e comunidades quilombolas como 

Olho d’Água dos Negros, Marinheiro do Mimbó, Potes, Salinas e Queimada Nova. Logo, tais 

instâncias se constituem, de lugares de memória e visibilidade que rompem com narrativas 

oficiais de apagamento.   

 

3.4 Sobre as Filosofias afro-brasileiras, epistemologia contracolonial e reconhecimento  

 

2.1. Reconhecimento das filosofias afro-brasileiras: estas referem-se a saberes e 

práticas e cosmovisões produzidos por populações negras, quilombolas indígenas, africanas no 

Brasil, e que são, via de regra, marginalizados no cânone filosófico ocidental. Teóricos como 



 85 

Djamila Ribeiro que trata de temáticas como lugares de fala e autoquestionamento, apontam 

que o reconhecimento implica em ter mais do que a inclusão, exige deslocamento de quem fala, 

do que é considerado legítimo, dos critérios de universalidade e neutralidade.  

2.2. Sobre a Epistemologia contracolonial e criações locais: esta sustenta que as 

estruturas de poder colonial continuam vivas nos modos de produção de conhecimento, nas 

categorias de identidade e nos modelos educacionais. O afropidorâmica, nessa perspectiva 

configura-se como formação local-epistêmica que mescla a história, memória cosmovisão dos 

quilombos, territorialidade, oralidade, modos de fazer e existir. A filosofia política quilombola, 

de Nêgo Bispo em sua obra “Colonização, Quilombos modos e significações” traz uma 

articulação entre poesia, oralidade, conhecimento prático e luta pelo território como modos 

filosóficos.   

 

3. Sobre as Confluências no Piauí: territórios, identidades e ensino de filosofia.  

3.1. Territórios como epistemologia vivas: os quilombos piauienses. Territórios não são 

somente residências geográficas, todavia são territórios de resistência cultural, memória e 

espiritualidade. Eles preservam práticas agrícolas tradicionais, saberes artesanais, rituais, 

histórias orais e por isso, mantém uma temporalidade ancestral que conflui com o presente e 

com efeito, essa “circularidade” de temporalidades é parte do afro-pindorâmico.  

3.2. Identidades piauienses, gênero, raça e memória: verifica-se a interiorização racial no 

Piauí, a prevalência de população negra ou miscigenada, assim como ainda a forte presença de 

mulheres negras na resistência, como artesãs, quilombolas, lideranças comunitárias,  a memória 

de Esperança Garcia, mostra que as identidades sociorraciais são centrais na constituição da 

cultura local e essas identidades se articulam com a diversidade de gêneros, espiritualidade de 

matriz africana e, por extensão, com os saberes populações.  

3.3. No ensino de filosofia como espaço contracolonial constata-se que, é no ensino médio 

que muitas dessas confluências podem surgir para além do simbólico, e assim, transforma-se 

em prática, das quais tem-se algumas linhas, a saber:  

• Inserir conteúdos e autores afro-brasileiros, quilombolas ou de filosofias negras no 

currículo de filosofia, não apenas como temas suplementares e sim, como parte 

integrante das concepções de ética, conhecimento, política, estética.  

• Uso de estudos locais, onde as experiências com a história, memória cosmovisão dos 

quilombos, territorialidade, oralidade, modos de fazer e existir, memória de Esperança 

Garcia, exposições do Museu, monumentos, danças, artesanatos, cosmovisões locais, 

servem para questionar conceitos filosóficos universais.  



 86 

Desse modo, o estudo das filosofias afro-brasileiras no ensino médio, segundo a Lei 

Federal nº 10.639/2003, pode ser enriquecido com a inclusão dos referidos conceitos e figuras 

relevantes aqui mencionados.   

Portanto, compreende-se que as confluências contracoloniais entre essas três figuras 

podem ser entendidas da seguinte maneira: são vértices de uma mesma cosmovisão afro-

pindorâmica, haja vista que Esperança Garcia representa a raiz ética e jurídica da resistência 

feminina, enquanto que Abdias do Nascimento formula o quilombo como paradigma filosófico 

e político e Nêgo Bispo, por sua vez, propõe como epistemologia um pensar que articula terra, 

corpo e território.  

Essa confluência desenha um campo filosófico contracolonial cujo conhecimento não 

se separa da vida e a razão se religa à ancestralidade. Dito isso, no Piauí, essas confluências se 

manifestam na arte, nas religiões de matriz africana, na oralidade e nas práticas comunitárias 

dos quilombos e assim, configuram-se como um mosaico de reexistência que atravessa o 

presente e desafia o ensino de Filosofia a romper como o monocentrismo teórico.  

Portanto, o ensino de Filosofia piauiense pode tornar-se um espaço de reencantamento 

afro-pindorâmico, o que implica afirmar que o saber não se trata de propriedade, mas de 

partilha.  

 

3.5 Dinamismo e novas perspectivas filosóficas 

 

Algumas perspectivas filosóficas, como as de Castiano (2015), Ribeiro (2017), Gomes 

(1994), Machado (2016) chamam atenção para as figuras despóticas dos senhores, que 

possuíam pessoas escravizadas. Trabalhos como os de Marquese (2006) e Silva e Paula (2019) 

enfatizam os espíritos de vinganças e lutas dos escravizados em meio aos castigos aos quais 

eram muitas vezes submetidos. Vale lembrar, também, que muitos filósofos se debruçaram nas 

linguagens da liberdade, fazendo, de certo modo, contrapontos às submissões habituais e aos 

regimes de árduas obediências impostas.  

As perspectivas e análises realizadas por Moura (2019), ressaltaram o racismo como um 

elemento constitutivo do capitalismo.  Nesse sentido, vale destacar as organizações de grupos 

de negros conscientes, procurando conservar seus costumes e valores culturais, em face da 

marginalização sociocultural e das forças decompositoras do capitalismo. Podemos conferir 

uma ratificação dessas circunstâncias no trecho abaixo:  

 
Numa sociedade em que os elementos do poder se julgam brancos e definem um 
processo de branqueamento progressivo e ilusório, o negro só poderá sobreviver 



 87 

social e culturalmente, sem se marginalizar por completo, agrupando-se, como fez 
durante o tempo em que existiu a escravidão, para defender sua condição humana. Em 
uma sociedade de modelo capitalista (e de capitalismo dependente, como a brasileira) 
onde o processo de peneiramento social está se agravando por uma competição cada 
vez mais intensa, os grupos organizacionais negros que insistem em procurar 
conservar os seus valores e insistem em manter o seu ritual religioso afro-brasileiro, 
a sua indumentária, os mores e valores das culturas africanas para se defenderem e se 
resguardarem do sistema compressor que tenta colocá-los nos seus últimos estratos 
como já aconteceu em outras sociedades que possuem o modelo capitalista muito mais 
desenvolvido do que a nossa. (Vieira, 2019, p. 153).  
 

 O citado de Vieira (2019) traz uma reflexão sociológica em torno da condição do negro 

na sociedade brasileira que se caracteriza por um modelo capitalista dependente e por um 

processo histórico de “branqueamento”.  

Com base no autor, é diante de um sistema opressor que busca marginalizar e assimilar 

a população negra que se tem uma estratégia vital para a sobrevivência social e cultural  e traz 

como pontos centrais a serem observados a necessidade de agregação que se inspira nas táticas 

de resistência do período da escravidão, e na qual o autor defende que a união é o único modo 

do negro defender sua humanidade e evitar a marginalização completa em uma sociedade em 

que o poder é percebido como branco (Barbosa, 2025), a resistência cultural e preservação da 

identidade e a crítica ao capitalismo e a hierarquia social. De fato, sublinha que a organização 

e a manutenção da identidade cultural negra são atos de resistência política e social em face de 

um sistema que busca desumanizar e subalternizar essa população.  

Além desse debate instaurado, abordando o racismo como um elemento do capitalismo, 

sublinhamos que, para Oliveira (2019), grande parte da riqueza acumulada, por meio dos 

trabalhos forçados de africanos, constituiu as bases para a formação do capitalismo. De acordo 

com Cedric Robinson (2000), professor da Universidade da Califórnia, em Santa Bárbara, 

muitas sociedades foram extremamente beneficiadas com os regimes escravistas.  

Percebe-se, assim, que muitas sociedades beneficiadas, direta e indiretamente, pelos 

regimes opressivos da escravidão são partes cruciais das problemáticas que envolvem as 

desigualdades, as injúrias e os racismos. “'O preconceito de cor’ é condenado sem reservas, 

como se constituísse um mal em si mesmo, mais degradante para quem pratique do que para 

quem seja sua vítima” (Fernandes, 2007, p. 41).  

Com isso, percebemos que algumas escalas críticas, de análises, também se debruçaram 

em reflexões direcionadas aos sujeitos que praticam ações preconceituosas, mesmo após os 

términos dos regimes escravistas e a permanência de algumas atitudes tradicionalistas.  

Fernandes (2007) chamou a atenção para as desagregações da ordem tradicionalista, 

associadas à escravidão e os domínios senhorios no Brasil. O próprio fim do regime da 



 88 

escravidão e das dominações senhoriais, como formas de relações raciais, não criaram 

condições favoráveis para a destruição dessa ordem tradicionalista, fomentando novas atitudes 

comportamentais na sociedade brasileira, harmonizados com a moral cristã. A permanência e a 

conservação de mentalidades e de atos atrelados ou semelhantes aos modelos de relações típicas 

dos longos períodos de escravidão chamam a atenção.  

Fernandes (2007) afirma, categoricamente, que a “ideologia social dominante” foi 

construída para uma sociedade de castas e de dominação escravista, associada às 

incompatibilidades dos requisitos econômicos, psicossociais e jurídico-políticos das sociedades 

de classes. Segundo o autor, a ideologia dominante se mantém menos pelas identificações 

positivas, que pelos subterfúgios através dos quais ela se insere em tudo que o “branco” 

acredita, pensa ou realiza. “Surge, assim, o espantalho da 'questão social' com um risco da 

imitação, das influências externas ou do complexo do negro” (Fernandes, 2007, p.42).  

Sendo assim, no seu entendimento, tem sido ignorado a natureza do drama real das 

populações negras e mestiças, assim como também tem sido ignorado o papel da escravidão na 

criação desse drama, os deveres cristãos de fraternidade e os imperativos da integração nacional 

de uma sociedade de classe. É possível observar, nos dois fragmentos seguintes, algumas 

colocações convenientes, quando ampliamos nossas escalas de observações, inclusive 

considerando o decorrer dos fatos históricos e circunstâncias contemporâneas de desigualdades 

sociais a eles atrelados.  

 
O processo de escravização no Brasil tentou destituir os povos afro-pindorâmicos de 
suas principais bases de valores socioculturais, atacando suas identidades individuais 
e coletivas, a começar pela tentativa de substituir o paganismo politeísta pelo 
cristianismo euro monoteísta (Santos, 2015, p. 37). 
 

 O professor de filosofia que passa a se interessar pela ampliação e articulação do seu 

campo de observação, com novas teorias e metodologias, agregando elementos e novos 

conteúdos aos componentes curriculares já estabelecidos nos currículos, em certa medida, acaba 

verticalizando suas abordagens.  

Fazemos alusão às metodologias que procuram abordagens conceituais, teóricas e 

metodológicas, múltiplas em razão das nossas diversidades culturais, e, como afirma Monteiro 

(2020), não se condicionando a obrigação legalista no tocante à Lei 10.639/2003. Com essas 

possibilidades alguns elementos das linguagens – os termos e conceitos, acabam ganhando 

notoriedades, assim como também as suas mobilidades e modificações que avivam os termos, 

os conceitos e as palavras. 



 89 

 Um termo bastante empregado nos nossos cotidianos de ensino e que mostram 

estritamente ligado aos interesses de alguns pesquisadores das filosofias afro-brasileiras, como 

Ribeiro (2019) e Monteiro (2020), diz respeito ao termo “negro”.  

Monteiro (2020) esclarece que o termo “negro”, na filosofia é compreendida como uma 

afirmação indenitária, o mesmo não ocorre na vida cotidiana, pois o senso comum acabou 

reproduzindo muitos equívocos sobre a identidade negra, além de vários preconceitos 

externados em algumas afirmativas, como podemos observar em suas palavras que se seguem: 

 
Entre os preconceitos relacionados ao negro, podemos citar as seguintes afirmativas: 
Existe uma raça negra, em sentido biológico; os negros não incivilizados, a 
incivilização advém de sua capacidade mental inferior; Em razão do porte físico, os 
negros são melhores para o trabalho manual; os negros são dóceis; Negros destacam-
se naturalmente em áreas como esportes e músicas (Monteiro, 2020, p.32). 

  
Essas expressões pontuadas também servem para análises do corpo social, que 

interessam e norteiam correntes filosóficas, campos específicos, metodologias, a exemplo da 

ética, política, cidadania, linguagem e dos direitos humanos, dentre outros âmbitos 

epistemológicos. 

Nossas preocupações didáticas, teóricas e metodológicas, no que se diz respeito ao 

ensino de filosofia de nível Médio, no CETI Coelho Rodrigues, também se voltam para diálogos 

possíveis com as diversidades culturais que compõem os quadros de complexidades das nossas 

realidades socioeducacionais. Essa profusão teórica e metodológica21 deverá, em muitas 

circunstâncias, deparar-se com as contribuições das filosofias afro-brasileiras, sobretudo, em 

razão desse enfático caráter pluralizado que procuramos evidenciar. 

 No que diz respeito a vivência social e cultural do negro, tem-se uma discussão crítica, 

e densa, acerca das experiências de pessoas negras e em diásporas que se apresentam como 

perspectivas filosóficas contemporâneas (decoloniais, antirracistas e afrocêntricas que 

reconfiguram os sentidos da educação e evidenciam tensões e possibilidades a serem incluídas 

nas práticas pedagógicas, tais como: 

1. Panorama conceitual: vivência social e cultural como matriz epistemológica, pois 

esta vivência da população negra não é apenas um conjunto de práticas culturais, e sim, uma 

matriz epistemológica e política que produz modos específicos de conhecimento, formas de 

resistência e estratégias de reprodutibilidade social. Desta feita, a ênfase acerca da vivência 

implica em reconhece-la como fonte legítima do saber e não somente como um apêndice ou 

 
21 Cf. a variedade de abordagens, a proliferação e as variações teóricas em Feyerabend (2007) e os 
reconhecimentos conceituais, os estudos históricos e filosóficos, como metodologias sugeridas por Monteiro 
(2020). 



 90 

assunto de interesse no currículo. É, pois uma ampliação epistemológica que desloca a escola 

do papel de transmissora neutra para espaço de disputa simbólica entre narrativas hegemônicas 

e negadas.  

2. Racismo estrutural e consequências pedagógicas: nesse sentido, a literatura 

contemporânea analisa o racismo como estrutura e não como atos individuais e mostra que as 

desigualdades educacionais não são falhas isoladas, mas sim efeitos de arranjos institucionais 

e econômicos em que pese a distribuição desigual de recursos, a defasagem na formação 

docente, a falta de material didático apropriado e o silenciamento de trajetórias negras. Sendo 

assim, toda intervenção pedagógica que não leve em consideração as mediações estruturais 

tendem a ser cosmética. Por esse motivo, afirma-se que a leitura do racismo estrutural demanda 

da escola mudanças sistêmicas como políticas de acesso, políticas de avaliação antirracistas, 

formação docente continuada.  

3. Perspectivas filosóficas emergentes e dinamismos (decolonialidade, 

afropensamento, feminismo negro): estes são temas que propõem deslocar o centro 

epistemológico, questionando a universalidade europeia, reconhecer sujeitos negros como 

produtores de teoria e valorizar as práticas locais e memoriais como fontes de conhecimento 

crítico.  

4. Do marco legal à implantação: as tensões e lacunas: o arcabouço legal brasileiro 

incorporou a exigência de ensino de História e Cultura Afro-Brasileira, pela Lei nº 10.639/2003, 

com suas respectivas atualizações e a BNCC traz competências relativas às relações étnico-

raciais. Entretanto, pesquisas e levantamentos indicam grandes lacunas ainda entre a previsão 

legal e a execução na prática, pois o que se constata é muitas das redes municipais não tem 

cumprido de modo integral a lei e, com efeito, faltam materiais, formação devida e 

monitoramento efetivo. Portanto, as perspectivas filosóficas que exigem mudanças são as 

mesmas que se esbarram em obstáculos institucionais concretos. 

5. Como essas perspectivas desafiam ou se encaixam nas realidades pedagógicas: 

há necessidade de pontuar aqui uma análise crítica, a considerar os desafios e os pontos de 

encaixe e possibilidades transformadoras. 

 

3.6 Quilombismo 

 

A etimologia da palavra quilombo traduz a versão portuguesa kilombo, com origem nos 

povos bantos. Já a organização social, política e econômica, o Quilombo, segundo afirma 

Ferreira (2012), confere que são   



 91 

 
grupos sociais, geralmente rurais, que representam a continuidade de lutas e anseios 
do negro no Brasil por direitos historicamente negados. Esses sujeitos são marcados 
por uma historicidade de resistência à exploração do trabalho desde a escravidão 
colonial, formando territórios de lutas e resistências. (Ferreira, 2012, p. 341). 
 

Para Carneiro (1947, p. 45), "Quilombo era, antes de tudo, uma organização de homens 

livres, que se opunha à ordem escravocrata colonial." Mais econômico, Moura (2021, p. 13) 

define quilombo como ajuntamentos que proliferaram “como sinal de protesto do negro escravo 

às condições desumanas e alienadas a que estavam sujeitos”.  

A definição da palavra quilombo tem basicamente a mesma ideia, a de reunião de 

pessoas em fuga da escravidão e pela manutenção de suas raízes, e não é o caso aqui, criar 

conceitos ou alongar os já existentes, apenas para situarmos sobre o tema. Portanto, o recurso 

da fuga em busca da liberdade e pela manutenção de sua cultura seja talvez, o meio mais 

empregado pelos negros escravos, sobretudo no período colonial brasileiro, sendo essa ação e 

seu agrupamento, considerados pelo governante como organizações criminosas, como afirma 

Nêgo Bispo  ( 2015, p. 48) e que as mesmas, já não bastassem as agruras sofridas, eram ainda 

denominadas pelos colonizadores “como Mocambos, Quilombos, Retiros, etc., e consideradas 

pela legislação vigente como organizações criminosas”.  

Não sobrava muita coisa para reagrupar, pois os negros fugitivos perdiam e deixavam 

pelo caminho, amigos e familiares, assim como sua própria identidade, sua cultura, seus hábitos, 

sua língua, já expropriados pelo colonizador ao longo dos tempos. “O movimento de fuga era, 

em si mesmo, uma negação da sociedade oficial, que oprimia os negros escravos, eliminando a 

sua língua, a sua religião, os seus estilos de vida”, (Carneiro, 1947, p. 13-14).  

Também concorria para o sofrimento do negro fugitivo, o desconhecido, pois a fuga em 

direção à mata oferecia outros desafios, como a escolha de um território longe do opressor, 

local certo para se instalar e refazer sua existência, seu modo de vida.  Segundo escreve 

Fernando Ortiz (apud Moura, 2021, p. 23) os negros fugitivos, escravos, “reuniam-se em locais 

ocultos, montanhosos e de difícil acesso, com o objetivo de se fazerem fortes e viverem livres 

e independentes”. Tarefa não muito fácil, mas proporcionava uma expectativa de vida para os 

negros fugitivos. 

O quilombo mais famoso do Brasil, Palmares. Sabe-se que o Quilombo de Palmares é o 

mais antigo e mais famoso quilombo das bandas brasileiras. Surgido em finais do século XVI, 

início do século XVII, “os registros mais antigos sugerem que Palmares começou a se formar 

entre 1580 e 1600, quando grupos de escravos fugidos de engenhos de Porto Calvo e Serinhaém 

estabeleceram os primeiros mocambos na Serra da Barriga”. (Romão, 2005, s/p.)  



 92 

Os registros históricos explicam que, além do quilombo de Palmares, outros se 

destacaram ao longo de décadas e se espalharam Brasil à fora, muitos, como verdadeiras 

organizações sociais. O fato é que essas comunidades se estabeleceram em combate às agruras 

colonialistas, numa busca pela manutenção e reinvenção de sua existência. As práticas laborais 

são as mesmas: a prática da terra na extração de suas riquezas e do apanhado simbólico/cultural 

que deriva das relações entre as pessoas que ali residem.  

Nêgo Bispo (2015) relata com propriedade seu modo de vida, em que o próprio foi ator 

integrante e construtor desse modo de vida. 
 
O povo de Palmares, assim como o povo de Canudos, Caldeirões e Pau de Colher, se 
relacionava com a terra como um ente gerador da força vital e os frutos dessa relação 
não só com a terra, mas com água, a mata e demais elementos da natureza, isto é, com 
o seu território, eram produtos vitais por serem produtos extraídos através de um 
processo de cultivos festivos recheados de religiosidade. (Santos, 2015. p. 63). 
 

O modo de vida, montado por um painel de hábitos e costumes sociais e econômicos, 

revela a essência dos povos quilombolas apresentados por Nêgo Bispo (2015). Todavia, esse 

mesmo painel representativo, traduz, em tese, e guardadas as devidas proporções, o mesmo 

modo de vida de outras comunidades marginalizadas como indígenas, ribeirinhos, de terreiros, 

entre outras.  

A tônica é a mesma, muda apenas a roupagem. Destarte, a “vadiagem”, aludida por 

Nego Bispo (2015), traz à baila, características marcantes de luta por um objetivo comum, a 

liberdade sócio/cultural/econômica desses povos na busca pela construção e pela manutenção 

de sua ancestralidade, cujo o conhecimento é perpassado pelas mãos de “mestres e mestras” 

ancestrais, e o objeto levado a cabo pelos atores dessas comunidades: “nasci e fui formado por 

mestras e mestres de ofício” (Santos, 2015, p. 85). 

Contundente em suas colocações, Nêgo Bispo (2015), sintetiza todo um contexto 

orgânico e visceral de luta tenaz, mas desfavorável no combate ao colonialismo, face o poder 

político e econômico do colonizador. Atual e invasor, o poder do colonialismo e sua força 

devastadora ainda impera em todos cantos, segundo confere Nêgo Bispo (2015, p. 76), já que 

tais comunidades “continuam sendo atacadas pelos colonizadores que se utilizam de armas com 

poder de destruição ainda mais sofisticado, numa correlação de forças perversamente desigual”. 

Depreende-se, sobremodo, que Nêgo Bispo tenha travado uma luta pessoal e coletiva 

contra o colonialismo, em benefício dos povos que o mesmo chama de “Povos 

Afropindorâmicos”, escravizados/dominados pelo poder eurocêntrico (além-mar) ao longo de 

séculos. Contudo, deve-se entender, em tese, que o mesmo projetou uma linguagem contrária 

àquele poder dominador, buscando refúgios por meio da concepção de conceitos os quais, 



 93 

segundo seu pensamento, poderia combater, manter e transmitir às próximas gerações, a sua 

cultura.  

Também não podemos esquecer da sua luta por uma nova postura política, por meio da 

ruptura da política colonialista, onde emerge o seu “modo de vida”. Implica reforçarmos que o 

anseio orgânico em combate à colonização/expropriação dos direitos naturais dos povos, cria 

em Nêgo Bispo, um conceito natural chamado de contracolonialismo, o que lhe reveste de 

capacidade intelectual, antes apontada pelos saberes ancestrais, por meio da sua vivência. 

Ademais, como ele mesmo pretende, o contracolonialismo é “simples”, porém, comporta 

relevante poder. 
 
O contracolonialismo é simples: é você querer me colonizar e eu não aceitar que você 
me colonize, é eu me defender. O contracolonialismo é um modo de vida diferente do 
colonialismo. […] O contracolonialismo praticado pelos africanos vem desde a 
África. É um modo de vida que ninguém tinha nomeado. Podemos falar do modo de 
vida indígena, do modo de vida quilombola, do modo de vida banto, do modo de vida 
iorubá. Seria simples dizer assim. Mas se dissermos assim, não enfraqueceremos o 
colonialismo. Trouxemos a palavra contracolonialismo para enfraquecer o 
colonialismo. Já que o referencial de um extremo é o outro, tomamos o próprio 
colonialismo. Criamos um antídoto: estamos tirando o veneno do colonialismo para 
transformá-lo em antídoto contra ele próprio. (Santos, 2015, p. 58). 
 

Cumpre destacar que na visão do autor referido, o colonialismo é uma forma de vida 

imposta pelo colonizador, um modo de vida alheio à cosmologia dos povos nativos, isto é, a 

forma que os povos dominados enxergam e conceituam o mundo, suas qualidades, a natureza 

implícita nos corpos naturais, suas propriedades inerentes, assim como considerando suas 

origens. Por outras palavras, Nêgo Bispo abre amplo contra-ataque à hegemonia eurocêntrica, 

utilizando-se de uma linguagem constituída do próprio modo de vida de seu povo, internalizado 

através da vivência territorial e cultural, fatores herdados da sua ancestralidade.  

De sorte que toda uma gama de fatores oriundos da ancestralidade, seus saberes 

culturais, sociais, econômicos, enfim, suas trajetórias percorridas por caminhos cheios de 

“confluências/cosmovisão/biointeração/oralidades/compartilhamentos”, enseja em nós como 

sociedade, novas formas de pensar e enfrentar o poder hegemônico/eurocêntrico, ou seja, pensar 

a contracolonização visando evitar novos modelos de rupturas do direito natural. 

É importante trazer uma análise detalhada sobre o quilombismo, segundo o que foi 

formulado por Abdias do Nascimento e seus elos intensos com o ensino de Filosofia no ensino 

médio, mostrando com isso, como tal teoria considerada robusta pode fundamentar um 

currículo decolonial crítico e afrocentrado. Nesse sentido, essa análise detalhada considera 

alguns aspectos que são eles: 1) Quilombismo como fundamento teórico e horizonte político-

filosófico; 2) A robustez teórica do Quilombismo e o diálogo com correntes filosóficas; 3) 



 94 

Implicações curriculares tendo o quilombismo como eixo epistemológico do ensino de 

Filosofia; 4) O quilombismo como metodologia pedagógica e as práticas e dinâmicas possíveis; 

e ainda como teoria que inspira metodologias contra-hegemônicas,  as quais estão centradas em 

horizontalidade, coletividade e vínculo com o território.  

1. Quilombismo como fundamento teórico e horizonte político-filosófico: Sob esta 

ótica, o Quilombismo proposto por Abdias do Nascimento se torna mais que uma categoria 

histórica: é, uma filosofia político-existencial que sintetiza a memória, a resistência e projeto 

civilizatório. Portanto, parte do reconhecimento de que os quilombos não foram apenas refúgios 

de escravizados, e sim, locais de invenção social, ética e epistemológica, que estrutura modos 

autônomos de vida, valores comunitários e sistemas de autogoverno (Barbosa, 2025). O 

quilombo não somente um refúgio, foi uma nova síntese civilizatória gestada na adversidade 

(Nascimento, 1980) e nesse sentido, o quilombismo propõe um paradigma afrocentrado de 

humanismo, sustentado em três dimensões principais. 

Na verdade, essas dimensões articulam-se a uma filosofia do bem viver comunitário, 

ancorada em valores como ancestralidade, solidariedade, reciprocidade e reterritorialização 

simbólica.  

2. A robustez teórica do Quilombismo e o diálogo com correntes filosóficas: o 

Quilombismo de Abdias do Nascimento não se limita ao discurso político, isto porque ele se 

constitui de uma filosofia  de libertação negra, que dialoga criticamente com correntes tais 

como: o existencialismo, que afirma a liberdade e a criação de sentido  como atos de resistência 

negra, a filosofia decolonial que denuncia a colonialidade do poder e propõe epistemologias, a 

ética comunitária africana (ubuntu, axé, maat) que se contrapõem a racionalidade moderna 

ocidental individualista, o humanismo radical que reivindica a universalidade através da 

diferença. 

Trata-se assim, de uma robustez que torna o quilombismo uma plataforma filosófica 

capaz de refundar o sentido do ensino de filosofia e ao invés de repetir as genealogias 

eurocêntricas, propõe-se a pensar filosofia a partir dos quilombos, das oralidades, das lutas e 

das estéticas afrodiaspóricas. A tabela a seguir entrega os eixos, suas descrições e as 

implicações práticas da robustez do quilombismo e o diálogo com as correntes filosóficas: 

3. Implicações curriculares tendo o quilombismo como eixo epistemológico do ensino 

de Filosofia: a presença do Quilombismo no currículo de filosófica do ensino médio pode ser 

compreendida como uma estratégia epistemológica de reordenação dos cânones. Ele não apenas 

inclui atores negros”, como redefine o próprio conceito de filosofia e sua finalidade formativa. 



 95 

As competências da BNCC e o Quilombismo é explicada pela percepção de que a BNCC 

(competência geral 9) propõe “exercitar a empatia, o diálogo e o respeito às diferenças”. Desta 

feita, o quilombismo aprofunda esse princípio ao transformar o respeito em reconhecimento 

ontológico e o diálogo em reparação epistemológica. Sendo assim, o ensino de filosofia passa 

a formar sujeitos críticos e solidários, comprometidos com a justiça racial e reconstrução 

coletiva do conhecimento.  

4. O quilombismo como metodologia pedagógica e as práticas e dinâmicas possíveis; e 

ainda como teoria que inspira metodologias contra-hegemônicas, centradas em horizontalidade, 

coletividade e vínculo com o território.  

Logo, acredita-se que essa política quilombista deva ser debatida por meio de rodas  

filosóficas num espaço circular de debate e partilha de saberes, evocando a oralidade e o 

consenso como método, onde também o estudo cartográfico desses locais poderá auxiliar no 

mapeamento dos quilombos, fortalecendo os anseios de resistência dessas identidades.   

Acredita-se que o estudo dos territórios quilombolas locais ou históricos como Palmares, 

Kalunga, Saco-Curtume, dentre outros, além da produção cognitiva dessas comunidades através 

da sua própria oralidade, onde a relação liberdade/ética/território, venham surgir como 

ferramentas de manutenção da sua cultura e a concretização de políticas públicas.  

De tal forma que a produção de sentidos pode ocorrer via oral e prática, por intermédio 

de manifestações como a dança típica, seu ritmo, como demonstração de sua ancestralidade, o 

que precede as discussões sobre estética e filosofia a partir das danças afro-brasileiras como a 

capoeira e religiosidade. Tais fatores podem ser observados por meio da leitura de Abdias do 

Nascimento e Paulo Freire Reflexão acerca da libertação, consciência crítica e educação 

comunitária que devem trazer como resultados a elaboração de uma carta quilombista à escola 

contemporânea. 

Partindo desses desafios, entende-se que estes passam a exigir uma formação docente 

mais consistente e crítica e a revisão curricular que deve estar pautada na Lei n. 10.639/2003 e 

ainda pelas Diretrizes Curriculares Nacionais para a Educação das Relações Étnico-Raciais, 

conforme Resolução CNE/CP nº 1/2004). Perante isso, o quilombismo, mediante sua densidade 

teórica, redefine o próprio horizonte da Filosofia na escola, uma vez que propõe uma filosofia 

do comum, cujo pensar é coletivo e situado, uma epistemologia da libertação que reconhece a 

historicidade negra como base da razão crítica, uma pedagogia de vida que considera que o 

saber nasce da experiência comunitária e da memória ancestral (Nascimento, 2025). 



 96 

Portanto, a integração do quilombismo ao ensino médio se trata, na verdade de produzir 

uma filosofia em estado de reexistência, em que pese que a escola sena um espaço de quilombo, 

lugar de pensamento, acolhimento e reinvenção de mundos possíveis.  

O modo de vida “vadio” ou a organização circular dos Quilombos podem ser traduzidos 

em estratégias didáticas para docentes na sala de aula por meio da premissa de que esse modo 

de vida toca no cerne daquilo que Nêgo Bispo, Abdias do Nascimento e outros pensadores afro-

brasileiros vêm propondo que são formas de pensamento e de organização social negras, 

enquanto estruturas epistemológicas e metodológicas e não somente temas históricos. Como 

estruturas epistemológicas e metodológicas, e não apenas temas históricos (Nascimento, 2025). 

Dito isso, sobre os fundamentos teóricos de “modo de vida vadio” e “organização 

circular”, enquanto categorias filosóficas, discute-se que este “modo de vida vadio” não se 

referem somente a um termo pejorativo, como o foi na boca colonial; nessa direção, teóricos 

do tema como Nêgo Bispo explica que essa “vadiação” se trata de uma categoria de resistência 

ontológica, uma forma de vida que recusa o tempo linear, produtivista e disciplinador da 

colonialidade.  

Segundo Bispo (2019) a vadiação expressa o tempo circular da natureza e do corpo, a 

aprendizagem pelo fazer partilhado, e a sabedoria da experiência vivida, não hierarquizada.  O 

referido autor acrescenta que “a vadiação é um jeito de viver no mundo sem se render à pressa 

do sistema. É o tempo do encontro, do conselho e do fazer junto”. (Bispo, 2019).  Dessa maneira 

o “modo vadio” é visto como uma filosofia de liberdade temporal e do saber comunitário, que 

se contrapõe ao controle disciplinar e às métricas eurocêntricas de aprender eficiente.  

Por outro lado, a “organização circular” dos quilombos, se considera que nestes, essa 

organização representava-se uma estrutura de horizontalidade e autogoverno, sem hierarquia 

rígida, pautada na reciprocidade e consenso. O círculo é símbolo de equilíbrio, ancestralidade 

e partilha, logo, oposto a lógica piramidal e vertical da colonialidade do saber. Então, tanto a 

vadiação quanto a circularidade não são somente práticas culturais, e sim princípios filosófico-

pedagógicos que sugerem a reorganização do tempo e espaço escolar.  

No que diz respeito a tradução pedagógica da teoria quilombista à prática docente em 

Filosofia, tem-se como proposta a transformação dessa categoria em estratégias didáticas que 

encarnem o pensamento afro-brasileiro e que permita, com efeito, que esse ensino filosófico vá 

para além da exposição de conteúdos e se torne, portanto, uma prática viva de pensamento e 

convivência. Sendo assim, considera-se a estratégia de Didática vadia que irá discutir e analisar 

o tempo de escuta e experiência. 



 97 

Diante da tabela apresentada, o professor de filosofia, nesse contexto assume o papel de 

griô, aquele mediador de memórias, provocador de pensamento, articulador entre teoria e vida 

e assim, ensina a pensar com o corpo, com a escuta e com o coletivo, em vez de apenas expor 

conceitos abstratos.  

Por fim, é importante destacar que os impactos esperados são epistemológicos, 

pedagógicos, políticos e ontológicos  

 
4 PENSAMENTOS AFRO-BRASILEIROS: VÍNCULOS E ANCESTRALIDADES  

 

Machado e Oliveira (2022) afirmam as necessidades de uma filosofia afro-brasileira, 

capaz de estabelecer diálogos, encantados, perpassados pelas relações com as ancestralidades 

de riquezas culturais diversas, que busca transformar dores em movimentos de inclusão e 

respeito à vida. Segundo os autores, as ancestralidades possuem papéis preponderantes para 

liberdades futuras, para o conhecimento que pode ser construído mediante muito dos nossos 

compromissos assumidos, sobretudo, no ensino de filosofia. [...] “as filosofias africana-

brasileiras medidas pelas filosofias da ancestralidade e do encantamento implicam-se no educar 

para a sensibilidade, para transformação, para libertação”. (Machado; Oliveira, 2022, p.15).  

Nota-se, aqui, o reconhecimento do passado sociocultural, derivado também do 

continente africano, como primordial, por ser entrelaçado e inseparável, em certo ponto, do 

presente e de suas filosofias.  

Paula Júnior (2022) compreende a filosofia afro-brasileira como um desdobramento da 

filosofia africana, a partir dos deslocamentos da África para às Américas, durante as fases de 

colonizações e de escravidão. Então, enfatizando as inúmeras riquezas culturais de matrizes 

africanas, estabelecidas no Brasil, Paula Júnior (2022) as entende como representatividades de 

amplos conjuntos de resistências que procuram conservar maneiras de ser, nas quais as gêneses 

estariam no continente africano.  

O ensino de filosofia, no nível Médio, demanda integralidades de vários conhecimentos 

no que diz respeito às filosofias afro-brasileiras, com uma gama de dimensões filosóficas que 

são fundamentais para as compreensões das nossas complexas e múltiplas realidades. Vale 

lembrar das vastas dimensões religiosas e de suas simbologias, suas cosmologias, seus valores 

e suas concepções, que evoluem em face dos olhares analíticos do professor, do pesquisador e 

do filósofo.  

As dimensões religiosas podem suscitar novas aberturas para estudos das filosofias afro-

brasileiras, sobretudo, referente às concepções de descolonização e da própria educação, para 



 98 

além da educação de nível Médio. Miranda e Santos (2022) enfatizam a importância de uma 

filosofia da educação que se preocupe com a descolonização e que tenha um comprometimento 

problematizador, voltado para combater racismos que aniquilam os imaginários afro-

brasileiros.  

Percebe-se, portanto, que as preocupações com as supressões de culturas e de 

perspectivas filosóficas, com a homogeneização, com a unicidade, com a absolutização das 

visões, estão presentes em novas ideias que demonstram os valores irrefutáveis das pluralidades 

que compõem os quadros socioculturais mais amplos.  

Outra dimensão valiosa e enriquecida, culturalmente, que pode ser estudada, nos 

âmbitos da filosofia afro-brasileira, é a música. A respeito da música e as bases musicológicas 

e filosóficas africanas, Döring (2018) propôs, para o ensino e para as pesquisas, novas 

epistemologias para uma educação musical que possam adentrar em estudos teóricos e práticos 

das músicas afro-latinas, constituindo estudos transculturais nesse sentido.  

Nessa dimensão da música afro-brasileira exigirá, sem dúvidas, da Filosofia e do 

docente, aprofundamentos filosóficos, simbólicos, históricos e socioculturais que podem ser 

trabalhados em salas de aulas e em pesquisas dessa natureza. Acentuamos as relevâncias das 

linguagens, simbolismos, danças, contatos culturais, manifestações coletivas e os conceitos que 

dizem respeito às expressividades constitutivas do samba, do maxixe, do coco, do maracatu, o 

samba de cumbuca, do jongo, do chorinho, dentre tantos outros fenômenos atrelados à música, 

que recebem influências diversas, inclusive oriundas do continente africano.  

Reforçamos que o ensino de filosofia, no nível de Ensino Médio, que se debruça sobre 

conteúdos referentes às culturas afro-brasileiras, a vida política e social, sobre o conceito de 

arte, de estética e experiências místicas e religiosas, oferece contatos inovadores e aberturas 

para essa extensiva e complexa dimensão da música, que se mostra sobrecarregada de elemento 

de várias culturas, de vários contextos e épocas distintas.  

Então, devemos procurar compreender formas diversas de manifestações sociais-

musicais que englobam os campos de experiências, as fantasias, o estético-musical, as 

interações, as artes, nos exercícios da docência de filosofia.  

 

4.1 MÚLTIPLOS enfoques e perspectivas do currículo e do livro didático 

 

De certa forma, a filosofia também se autodetermina por meio das novas abrangências, 

dos contatos múltiplos e dos novos diálogos com as mais variadas perspectivas filosóficas. Por 

essas razões analisamos o “Currículo do Piauí - Novo Ensino Médio”, de 2021, que até o ano 



 99 

mencionado utilizou o livro de Juvenal Savian Filho, “Filosofias e filosofia: existência e 

sentidos”.   

O currículo traz, dentre seus conteúdos, para discussão da vida social, a proposta para 

tentar identificar o objeto e a contribuição da filosofia, visando a compreensão da realidade 

social. Propõem analisar características do senso comum e do conhecimento científico e 

conhecer as categorias do pensamento filosófico. Busca, também, comparar a origem e a 

contribuição da filosofia e dos campos de investigação, especificando o estudo sobre a razão, 

verdade e lógica.  

O currículo propõe compreender as diferentes concepções de espaço, tempo, indivíduo, 

cultura e sociedade. Apresenta a origem do pensamento filosófico, períodos e os campos de 

investigação; a razão; a verdade; a lógica; o conhecimento; o indivíduo, a sociedade e as 

culturas.  

Outra proposta curricular busca relacionar as formas e organizações territoriais aos tipos 

de governos, debatendo dimensões éticas relacionadas à convivência entre as diferenças; 

ademais, como pauta relevante para nossa pesquisa, o Currículo se propõem em analisar 

questões contemporâneas que promovem o racismo, xenofobia, desigualdade e diferença; 

dimensões éticas acerca da convivência entre as diferenças; xenofobia, racismo e diferenças.  

Por fim, o Currículo indica ao estudante o interrogar a si e ao outro, adotando a dúvida 

sistemática e a investigação para refletir, avaliar e se posicionar de forma autônoma e crítica 

frente a questões da vida cotidiana. Além disso, recomenda-se analisar expressamente os limites 

éticos da ciência e tecnologia e seus reflexos na cultura das sociedades; comparar a relação 

“poder do poder”: verdade verossímil/verdade aparência, poder político; contextualizar a 

complexidade das relações de sentidos de dado momento histórico; reconhecer os conceitos de 

Poder, poder político; verdade verossímil/ verdade aparente. 

Sabemos que com a promulgação da Lei nº 11.685, de 02 de junho de 2008, assume um 

caráter obrigatório em todo país; no entanto, cabe uma observação acerca desse currículo. No 

Estado do Piauí, conforme o currículo atual (p.282), em 1999, a disciplina Filosofia foi inserida 

no Ensino Médio, por orientação do Conselho Estadual de Educação (SEED/PI), assim sendo, 

no ano 2000, a disciplina passou a constar como obrigatória na matriz curricular do Ensino 

Médio nas Escolas públicas estaduais.  

Conta como objetivo, estimular a reflexão acerca da individualidade e coletividade na 

sociedade de consumo, possibilitando aos estudantes argumentos que instiguem a consciência 

crítica, responsável e ética. Ele instiga debater a relação entre consumo, cidadania e exclusão 



 100 

social na globalização. Sugere relacionar a indústria cultural ao fortalecimento do 

individualismo moderno, narcisista, submisso e não reflexivo.  

O Currículo busca trabalhar aspectos da cidadania, do cidadão e do consumidor: a 

lógica perversa do consumo na exclusão social do período atual e a necessidade de adoção de 

hábitos sustentáveis. Sugerem, ainda, analisar os aspectos positivos e os negativos das relações 

de trabalho, considerando direitos e obrigações do trabalhador, jornada de trabalho, condições 

de trabalho. 

 O Currículo visa identificar e estimular a compreensão crítica da realidade social 

capitalista nos seus aspectos contraditórios na sociedade atual. Sublinha-se, como componente 

curricular, a dimensão ética da economia e do trabalho: as categorias e os conceitos de classe 

social, proprietário, meios de produção, trabalho e renda. Aconselha analisar as relações homem 

e natureza e seus reflexos nos modos de vida, consumo, cultura e modos de produção, e as 

relações entre homem e natureza: conceitos sobre modos de vida, consumo, cultura e produção.  

Além disso, o Currículo requer uma análise dos aspectos positivos e os negativos das 

novas relações de trabalho considerando direitos e obrigações do trabalhador, jornada de 

trabalho, condições de trabalho, entre outros aspectos. Ele procura identificar e estimular a 

compreensão crítica da realidade social capitalista nos seus aspectos contraditórios na sociedade 

atual. Por fim, o Currículo recomenda o estudo da dimensão ética da economia e do trabalho: 

as categorias e os conceitos de classe social, proprietários, meios de produção, trabalho e renda.  

Assim, nota-se que, de certa forma, o próprio Currículo respalda, de forma mínima, os 

nossos interesses pelas perspectivas filosóficas afro-brasileiras, sobretudo, quando propõem as 

análises de pluralidades e diversidades, preterindo os preconceitos e segregações indesejadas. 

Não se trata de uma reivindicação chauvinista, mas sim, de um olhar filosófico sobre essas 

multiplicidades e de diversidades socioculturais que constituem as nossas culturas.  

Costa et al. (2019) concebeu os saberes e os sabores provenientes da ciência afro-

brasileira como um instrumento pedagógico, ligado às capacidades de educação crítica. As 

visões colocadas em relevo pelos autores é de que as investidas de nossas articulações 

metodológicas e teóricas nos elementos e aspectos essenciais das culturas das populações 

negras, comunidades tradicionais e quilombolas, fortaleceram as identidades, as consciências 

sociais, as ancestralidades e as memórias individuais e coletivas.  

Além disso, salienta-se as culturas populares e os vínculos afetivos das comunidades, 

na medida em que as conhecemos, estudando-as e valorizando-as, a partir das visibilidades e 

notoriedades reforçadas. Por essas razões, também compreendemos as necessidades de um 



 101 

debruçar da filosofia do Ensino Médio, por meio dos currículos e dos livros didáticos e 

paradidáticos, nas multiplicidades filosóficas e culturais afro-brasileiras.  

As observações e revisões críticas, para a Filosofia, no tocante às culturas afro-

brasileiras, não se limitam às exigências jurídicas, estabelecidas com a Lei 10. 639 de 2003, 

que instauraram o ensino de culturas africanas e afro-brasileiras na educação brasileira ou na 

Década Internacional de afrodescendentes, estabelecida pela Organização das Nações Unidas 

– ONU, que se entende de 2015 a 2024, mas sim, que perpassem esses universos formais da 

legalidade jurídica e, como sugere Monteiro (2020), também faz com que o professor de 

Filosofia reavalie suas posturas docentes, com relação a esses complexos campos temáticos que 

formam as nossas culturas e nossas políticas.  

Fernandes (2008) sublinhou, no sentido da criticidade dos sujeitos, a importância de um 

contexto de consciência crítica e de insatisfação com as situações sociais e sobretudo, as 

circunstâncias de naturezas raciais. Vale destacar, as lutas pelas equiparações das condições 

políticas e econômicas, pelas derrubadas das restrições dos universos reivindicatórios, que se 

mostram indispensáveis para a construção de conhecimento, a partir do ensino de filosofia.  

Sublinhamos outro aspecto apropriado e relacionado ao universo afro-brasileiro: a 

dimensão relevante da culinária, para os estudos de culturas, em um país miscigenado, que se 

formou com contribuições de várias culturas. As compreensões dessas referências culturais 

também se mostram imprescindíveis para as discussões de nossos contextos socioculturais, nos 

quais podemos analisar um delinear da história, com perspectivas contextualizadas.  

Santos Junior (2010) busca confirmar tal proposição com a ideia do termo 

“afrocentrado”, que, na sua visão, compreende as nossas perspectivas centradas dentro das 

nossas próprias referências culturais e históricas. Com essa concepção é possível mencionar, de 

certo modo, uma busca pelas origens. “Uma filosofia condenada a não ser original está 

condenada a não ir às origens, pois é isso que a palavra original significa. Não o novo, mas 

aquilo que lida com as origens” (Gomes, 1977, p. 50). Compreendemos, além disso, que as 

complexidades das heranças culturais reivindicam contribuições de várias disciplinas e de 

vários métodos de abordagens constitutivas necessárias e, ao mesmo, imprescindíveis.  

O professor de filosofia que se interessa pelas filosofias afro-brasileiras, também 

acabará se voltando, nas devidas proporções, para alguns estudos de ordem constitutivas dos 

povos. Muitas vezes, podemos encontrar dificuldades com relação aos traços das distintas 

culturas, sobretudo, nas tradições de oralidades nas quais encontramos uma infinidade de 

narrativas que não são documentadas ou escritas, mas que não podem ser ignoradas.  



 102 

Muitos estudos sociolinguísticos, a exemplo do trabalho “O português afro-brasileiro”, 

de Lucchesi et al. (2009), ressaltam variedades e diferenciações linguísticas que se mostram 

imprescindíveis para análises de planos socioculturais e de perspectivas afro-brasileiras, tais 

como podemos notar nas palavras em destaques: 

 
Mas, apesar de toda essa imbricação dos possíveis efeitos do contato entre línguas nas 
variedades atuais do português brasileiro, é lícito deslindar, com base na fala das 
comunidades rurais afro-brasileiras isoladas, a variedade do português no Brasil que 
mais foi afetada pelo contato entre línguas. Isso implica que o português afro-
brasileiro seria diferenciado mesmo em face das demais variedades populares e rurais 
do país. A diferenciação das comunidades rurais afro-brasileiras isoladas frente às 
demais comunidades de fala rurais brasileiras, em termos linguísticos, estão 
consubstanciadas na identificação de processos linguísticos presentes nas primeiras e 
ausentes nas últimas, bem como em uma maior intensidade dos processos de variação 
nas primeiras em relação às demais. E, dentro de uma concepção dialética da produção 
do conhecimento, ao tempo em que essas descobertas empíricas possibilitam a 
identificação dos processos de variação e mudança desencadeados em situações de 
contato entre línguas, tais evidências empíricas também podem ser tomadas como 
comprovação da hipótese de que o contato entre línguas foi relevante na conformação 
dessas variedades linguísticas. Tal processo, entretanto, não se encerra nesse circuito 
empírico, na medida em que são mobilizadas as teorias desenvolvidas 
independentemente a partir de observações de outras situações de contato linguístico, 
nomeadamente aquelas que deram ensejo à formação de línguas reconhecidamente 
crioulas; ou seja, os parâmetros que se adotam aqui para a identificação dos processos 
de variação e mudança induzidos pelo contato entre línguas na fala das comunidades 
rurais afro-brasileiras isoladas são, sempre que possível, aqueles que a crioulística tem 
relacionado com as situações em que os efeitos do contato entre línguas são evidentes 
(Lucchesi et al., 2009, p. 79). 
 

 Além desses aspectos sociolinguísticos supracitados, colocamos em ênfase, os 

conjuntos de lugares, dos festejos religiosos e pagãos, que são exemplos de manifestações que 

merecem atenção da filosofia, tal como dos currículos de nível Médio.  

Entendemos, portanto, que o ensino de filosofia pode expandir suas abordagens nas 

direções das filosofias afro-brasileiras, utilizando-se de fontes, de conceitos, auxiliando campos 

disciplinares, como por exemplo, a História, a Antropologia, a Sociologia, a Geografia, a 

Arqueologia, dentre outras disciplinas imprescindíveis para algumas abordagens mais 

holísticas.  

O termo “pensamentos afro-brasileiros” não designa uma escola homogênea de 

filosofia, mas um conjunto de tradições, práticas, e elaborações intelectuais produzidas por 

pessoas negras e comunidades afrodescendentes no Brasil. Tais pensamentos surgem da 

experiência diáspora africana e se manifestam na intersecção entre saberes religiosos, como o 

candomblé, umbanda, éticos comunitários, como os quilombos e terreiros, e políticos, como o 

movimento negro e intelectuais, como a filosofia, a arte e a educação.  

De acordo com Kabengele Munanga (2004), afirma-se que o pensamento afro-brasileiro 

é uma “recriação africana em solo americano”, o que resulta da interação entre cosmologias 



 103 

africanas e o contexto colonial-escravocrata nacional, mas que não se reduz a resistência 

cultural e sim, que constitui um sistema de pensamento de uma filosofia de vida, liberdade e da 

ancestralidade. Completa que “a diáspora africana é um lugar de produção de sentidos, e não 

apenas de perdas. O pensamento afro-brasileiro nasce das travessias e da recriação da 

humanidade negada”. (Munanga, 2004). 

É a partir desses pensamentos que se apresentam fundamentos filosóficos que abordam 

a ancestralidade e vínculos como eixos estruturantes como a ancestralidade, como princípio 

ontológico em que se explica que, nos pensamentos afro-brasileiros, ancestralidade não é 

apenas herança genealógica, mas um princípio de existência e de conhecimento. Ser é ser em 

relação com os ancestrais, conhecer é reatualizar essa relação. Segundo Gonzales (1988), a 

ancestralidade é o eixo que conecta corpo, cultura e identidade, é memória viva que orienta a 

construção de uma consciência afro-latino-americana.  

No que tange ao caráter filosófico dos pensamentos afro-brasileiros, esses se constituem 

de filosofias pluriepistêmicas em uma combinação com oralidade e corporeidade como 

linguagens do saber; circularidade como forma de raciocínio; comunidade como fundamentos. 

axé como energia vital e categoria ontológica e a ancestralidade como princípio gnosiológico, 

de conhecer. 

Portanto, acerca da ancestralidade e vínculos na filosofia do ensino médio mostra que 

certo é que a BNCC (Brasil, 2018) traz uma proposta de ensino que este promova a “reflexão 

crítica sobre o mundo e sobre si mesmo” e desse modo, os pensamentos afro-brasileiros 

aprofundam esse objetivo ao introduzirem a dimensão da ancestralidade como 

autoconhecimento e a ética dos vínculos como a reflexão moral comunitária.  

4.2 Colonialismo x contracolonialismo: uma contraposição necessária 

 

Tendo uma visão básica e acentuadamente pequena, resumida, sem querer ampliar ou 

encerrar o universo analítico do tema alvitrado, nem distorcer o conceito inicial, entende-se, 

nessa leva, por contracolonialismo, o ponto fulcral em que pese uma visão simples, mas que 

propende unir/agrupar/preservar desde as territorialidades tidas tradicionais, símbolos, 

significações e, sobretudo, “modos de vida daqueles herdeiros naturais” da terra.  

Inserem-se aí os índios nativos, populações ribeirinhas, povos de terreiros, assim como 

os derivados de outras terras, no caso dos quilombolas, assentados em distintos locais, que 



 104 

buscam defender sumariamente seus valores e crenças, sejam religiosos, culturais e tradicionais 

contra a força invasora externa. 

Por assim dizer, tomamos as palavras de Nêgo Bispo quando este compara os termos 

colonização e contracolonização. A primeira, segundo o pensador, diz respeito ao processo de 

adestramento de indivíduos, em que o colonizador pretende deletar a memória, a cultura, o 

modo de vida, entre outros aspectos, em benefício de uma cultura externa imposta e inerente às 

vontades do colonizador; a segunda, ligada diretamente aos interesses contrários ao colonizado.  
 
Vamos compreender por colonização todos os processos etnocêntricos de invasão, 
expropriação, etnocídio, subjugação e até de substituição de uma cultura pela outra, 
independente do território físico geográfico em que essa cultura se encontra. E vamos 
compreender por contra colonização todos os processos de resistência e de luta em 
defesa dos territórios dos povos contra colonizadores, os símbolos, as significações e 
os modos de vida praticado nesses territórios (Santos, 2015, pp. 47-8). 
 

Em suma, devemos avaliar, assim sendo, que o contracolonialismo assenta-se numa 

constante obstinação em movimento face ao colonialismo pela tentativa visceral, diga-se de 

passagem, por desconstruir as raízes básicas do colonizador, o qual mantém estruturas 

funcionais e ideológicas que configuram seus tentáculos, estes, amplamente arraigados de 

opressão deletéria. 

De tal modo que, a contracolonização, Ipsis Litteris5, literalmente falando, vislumbra a 

autodefinição/perspectiva de que a defesa de sua autonomia, afirmação e manutenção da sua 

cultura, saberes locais e regionais, vêm contrapor os açodados valores sociais, geopolíticos, e, 

por fim, os próprios saberes do colonizador, sendo seu ponto de partida, portanto, meio e fim. 

Bispo contrapõe a esses valores com a perspectiva que a contracolonialidade tem início, meio 

e início novamente, se renovando constantemente por meio das gerações que reintegram as 

culturas ancestrais. 

Poderíamos dizer aqui, sem ultimar a discussão, ressaltando um breve excerto de Nêgo 

Bispo1, que a grande pretensão colonial está centrada na simples, porém funesta apropriação da 

terra, expropriando-a de seus ‘legítimos donos’, destruindo a todo custo, valores morais, 

culturais e a vivência dos reais ocupantes desta, ou nativos: “a guerra da colonização nada mais 

é que uma guerra territorial, de disputa de territorialidade”, (Santos, 2015, p. 51).  

Obviamente, quando inserido neste contexto territorial, a assertiva anterior não afasta 

outros fatores como religião, cultura e modo de vida, os quais se somam como vertentes 

concomitantes abordadas pelo citado pensador, e os faz burilar sua tenaz acidez 

contracolonialista.      



 105 

Nesse intuito, Nêgo Bispo (2015) não se limita apenas à questão da expropriação 

colonial da terra e seu “modo de vida” próprio. O pensador vai mais longe e torna sua 

crítica/análise mais abrangente e ocular no que tange a produção de material filosófico e 

historicial para iniciar uma contracultura em combate à cultura colonial cimentada através dos 

tempos, colonização esta, quase sempre apoiada pelos braços do poder estatal, como também 

pelo capital financeiro explorador. 

 Questões como religiosidade, cultura e a vivência diária do povo quilombola, 

proporcionaram ao ativista político, militante de movimentos sociais e quilombolas, atuante em 

movimentos de luta pela terra, aprendiz da luta diária, e, sobretudo, construtor da sua própria 

realidade. Nêgo Bispo impregnou em seu intelecto e corpo, a vivência da lida no campo, 

sobretudo, as histórias contadas por seus ancestrais e as converteu em pedagogia popular, por 

assim dizer, ou seja, as internalizou-a e se transformou, como ele se autodenomina, numa 

espécie de ‘tradutor’ por via escrita, dos interesses e informações acerca da vida dos 

quilombolas.4  
Quando veio a escola, vieram as escriturações das terras. Os documentos das terras. 
Veio também a quebra dos contratos orais. E para nós entendermos isso, nós tivemos 
que ir para essa escola.... Eu aprendi a ler em uma semana.... De escrever eu demorei. 
A comunidade inteira bancou meus estudos. Eu virei, a partir daí o tradutor da 
comunidade. A comunidade me ensinava a oralidade, e eu, traduzia para a 
comunidade pelas escrituras”. 
https://youtu.be/Tqt9BnrolFg?si=COkEzwtAdH4IflFW. Acesso em abril de 2025. 
 
 

Nêgo Bispo (2015) reuniu ao longo de sua vida sertaneja, ‘vadia2’, como ele próprio 

relata, vasto material, diríamos didático, já que o mesmo conta em suas avaliações e histórias, 

a vida cotidiana do povo oprimido o qual teve acesso e vivenciou, em quilombos e terras 

habitadas por ribeirinhos, terreiros, e outras denominações étnica, diga-se no interior, do 

Nordeste, onde o mesmo provém e fincou seu conhecimento empírico.  

Sua narrativa própria tem uma didática que nos conduz a uma vivência real dos fatos 

narrados, denota a sua natureza contracolonialista, pois partindo do próprio modo de vida 

experimentado, Nêgo Bispo (2015) nos apresenta com riqueza de detalhes, pontos cruciais para 

uma refutação fulcral dos ideais colonialistas. O próprio afirma: 
 
Tanto é que a nossa roça era emendada com tantas outras roças que a chamávamos de 
roça de todo mundo. E nós podíamos pescar nos riachos e lagos, podíamos extrair 
frutos nativos e até cultivados, sem precisar pedir permissão a quem os cultivava. A 
consideração que devíamos era Colonização, Quilombos: modos e significações 
avisar o que tínhamos extraído. Talvez, por isso, até hoje muitas pessoas não entendam 
porque presenteávamos até os desconhecidos com o que tínhamos de melhor nas 
nossas roças. Ainda garoto, comecei a participar das pescarias que aconteciam da 
seguinte maneira: um grupo de pessoas de ambos os sexos e diferentes idades 
acampava à margem do rio e escolhia o poço onde todos deviam pescar. Com isso 

https://youtu.be/Tqt9BnrolFg?si=COkEzwtAdH4IflFW


 106 

quero afirmar que nasci e fui formado por mestras e mestres de ofício em um dos 
territórios da luta contra a colonização. (Santos, 2015, p. 81-82) 
 

Outro fator crucial para enfretamento do colonialismo, diz respeito a uma questão 

central, a religiosidade destes povos. A religião, no contexto apresentado por Nêgo Bispo 

(2015), seu conhecimento prático, se insere como arma inegável no combate ao colonialismo, 

movendo-se nas entranhas, no suor, nas expressões e até no ritmo das cantigas, carregadas de 

sentimentos, ajudando a moldar a sua identidade cultural como etnia legítima e merecedora de 

legalidade e respeito. Vejamos então:  
 
As manifestações culturais dos povos eurocristãos monoteístas geralmente são 
organizadas em uma estrutura vertical com regras estaticamente pré-definidas, 
número limitado de participantes classificados por sexo, faixa etária, grau de 
habilidade, divididos em times e/ou equipes, segmentadas do coletivo para o indivíduo 
(onde o talento individual costuma ser mais valorizado que o trabalho em equipe) e 
em permanente estado de competitividade. As competições são praticadas em espaços 
delimitados e arbitradas por um juiz, aos olhos de torcedores e simpatizantes que 
devem participar com vaias e/ou aplausos. As manifestações culturais dos povos afro-
pindorâmicos pagãos politeístas são organizadas geralmente em estruturas circulares 
com participantes de ambos os sexos, de diversas faixas etárias e número ilimitado de 
participantes. As atividades são organizadas por fundamentos e princípios filosóficos 
comunitários que são verdadeiros ensinamentos de vida. É por isso que no lugar dos 
juízes, temos as mestras e os mestres na condução dessas atividades. As pessoas que 
assistem, ao invés de torcerem, podem participar das mais diversas maneiras e no final 
a manifestação é a grande vencedora, porque se desenvolveu de forma integrada, do 
individual para o coletivo (onde as ações e atividades desenvolvidas por cada pessoa 
são uma expressão das tradições de vida e de sabedoria da comunidade). (Santos, 
2015, p, 41-42). 

 
 

A breve comparação acima, reflete a indignação e o tenaz espírito combativo do 

pensador, ora abordado, face o colonizador e suas ferramentas de destruição de culturas. As 

denominações “povos eurocristãos monoteístas” e “povos afro-pindorâmicos pagãos 

politeístas”, descortinam essa tenacidade no momento em que o colonizado sugere uma 

organização linear e includente, contrapondo-se à estrutura autoritária e excludente do 

colonizador. O excerto abaixo é taxativo: 
 
Observando o conteúdo organizativo e os regramentos que governam essas diferentes 
modalidades, logo podemos perceber que as manifestações de matriz eurocristã 
monoteísta trabalham o coletivo de forma segmentada e as manifestações afro-
pindorâmicas politeístas trabalham o indivíduo de forma integrada. Um exemplo 
ilustrativo é a diferença entre o futebol (criados pelos ingleses, um povo de 
cosmovisão monoteísta) e a capoeira (criada pelos povos afro-pindorâmicos, de 
cosmovisão politeísta). O jogo de futebol é regido por regras estáticas e pré-definidas, 
onde vinte e duas pessoas jogam, uma pessoa julga e milhares de pessoas assistem. 
Pode ocorrer que entre as pessoas que assistem exista alguém que jogue melhor que 
uma das vinte e duas pessoas que estão jogando. Mesmo assim dificilmente esse 
alguém poderá entrar no jogo. Numa roda de capoeira, regida pelos ensinamentos de 
vida, podemos ter cinquenta pessoas jogando, uma pessoa ensinando e pouquíssimas 
assistindo. Entre as poucas pessoas que assistem pode haver alguma que nunca viu a 



 107 

capoeira. No entanto, se esta quiser, ela pode entrar na roda e jogar. (Santos, 2015, p. 
42). 

 
O que Nêgo Bispo (2015) tenta justificar, nada mais é do que as manifestações dos 

“povos eurocristãos monoteístas” que divergem, em seu cerne, daquelas manifestações 

culturais dos “povos afro-pindorâmicos pagãos politeístas”, a primeira, de matriz europeia, ao 

que a segunda, oriunda da matriz que ele chamou de afro-pindorâmica, pré-existentes nos 

espaços quilombolas e demais etnias afrodescendentes, presentes em algumas culturas sul-

americanas.   

A crítica surge a partir da centralização de Poder em torno da cultura europeia, onde 

uma elite dominante é representada por uma figura ilustre, capitalizada; ao passo em que nos 

povos afro-pindorâmicos6, essa figura de Poder não existe, pois todos se reúnem em ‘círculos’ 

para manifestar sua cultura, e o resultado é partilhado entre todos.  
 
Pode ocorrer que entre as pessoas que assistem exista alguém que jogue melhor que 
uma das vinte e duas pessoas que estão jogando. Mesmo assim dificilmente esse 
alguém poderá entrar no jogo... Entre as poucas pessoas que assistem podem haver 
alguma que nunca viu a capoeira. No entanto, se esta quiser, ela pode entrar na roda e 
jogar. (Santos, 2015, p. 42). 
 

Destarte, a imposição de manifestações culturais exteriores religiosas, sociais, entre 

outras, no contexto analisado quando se deu a chegada do colonizador, não se reconheceu a 

cultura nativa existente como legítima. No excerto acima, o primeiro exemplo, descreve uma 

figura central, isolada e de poder, orientando os demais quadros à sua volta; já o segundo 

exemplo, apresenta, em contraponto, uma organização descentralizada de poder, com uma 

estrutura comum, onde todos participam sem necessariamente dever obrigação a um poder 

central, compartilhando os resultados de uma maneira mais equitativa.   

 Do ponto de vista filosófico, o pensador nos sugere, de certo modo, um lugar de 

fala/pensar, onde a filosofia se confunde com o próprio modo de vida do indivíduo, ao passo 

em que essa vida não se configura face aos ideais colonialistas. 

Por fim, o livro nos remete ao lugar do pensar o modo de vida e as formas de significá-
lo de modo amplo, por isso mesmo tanto podendo ser a filosofia quanto a poesia da 
vida. É filosofia por convidar para a reflexão do que fazemos daquilo que chamamos 
vida, do sentido que damos a essa vida, às vezes se configurando mesmo como 
atribuição de sentido vazio para o conceito de vida ou um sentido que tira outras vidas 
em benefício de uma, como se dá nos processos identificados como de colonização. 
(Santos, 2015. p.116). 

 



 108 

Assim, tenta-se desenhar, em linhas poucas, um quadro comparativo entre o 

contracolonialismo face ao colonialismo. A seguir, traçaremos um breve contexto do ponto de 

vista do colonialismo, como parte argumentativa deste capítulo.  

É sabido que a colonização do ‘desbravador’ europeu nas Américas ocorre de forma 

lenta, porém complexa. Tal processo se caracteriza com a vinda e ocupação deste continente 

em larga escala, decompondo a escrita posterior em uma história de desbravamento e expansão 

civilizatória para uma conversão dos ali existentes, como indígenas e outros povos cristãos.  

Os europeus franceses, portugueses, ingleses e espanhóis, situaram protetorados e 

impuseram suas culturas, línguas e sistemas sociais próprios, onde a colonização aconteceu sob 

seu julgo, na forma de exploração, baseada na obtenção de matéria prima, por meio da extração 

de riquezas naturais. 

O apetite financeiro/econômico do colonizador europeu era de tal envergadura, que os 

nativos, este, denominado por Nêgo Bispo (2015) como “povos pindorâmicos”, pouco tinham 

valor, sem sequer respeitar sua condição humana. O colonizador valorizava o negócio, sendo, 

portanto, desconsiderada toda de forma de humanidade nas relações no decurso colonial 

histórico, como afirmam Verástegui e Ferreira (2023, p. 123), “E estes povos eram submetidos, 

explorados e torturados, com o fim de controlar o poder econômico que os colonizadores 

acreditavam ter por direito natural”. 

 O ávido apetite por riqueza e poder do colonizador, fez com que os colonizados 

virassem mão de obra barata, sendo retirado de suas terras, o que tinham de melhor, como seus 

minérios e sua agropecuária, tornando-se depois uma forma de livre comércio, sempre em favor 

do colonizador, e em prejuízo colossal aos colonizados.  

A mão de obra ‘afropidorâmica’, caracterizou-se essencialmente na lida de fazendas, 

minas, dentre outros afazeres já escravizados. Tais fatores causaram até os dias atuais, impactos 

funestos à sociedade ‘afropidorâmica’ em seu bojo econômico/social como um todo, seja na 

introdução de doenças, por exemplo, que praticamente dizimaram os nativos colonizados. 

Também cita-se a influência direta da cultura europeia colonizadora, o rastro de suas 

línguas como a portuguesa, espanhola e inglesa, além da mestiçagem na formação de uma nova 

sociedade, por assim dizer. 

 Assim, Nêgo Bispo (2015) nos apresenta um modelo simples, porém interessante para 

designar o termo contracolonialismo. Na sua visão ‘real’ de vida, onde obteve sua estrutura 

cognitiva, o autor resume e compara o colonialismo e o contracolonialismo de forma que o 

‘antídoto’ está presente na forma de luta dos povos colonizados.        



 109 

O contracolonialismo é simples: é você querer me colonizar e eu não aceitar que você 
me colonize, é eu me defender. O contracolonialismo é um modo de vida diferente do 
colonialismo. […] O contracolonialismo praticado pelos africanos vem desde a 
África. É um modo de vida que ninguém tinha nomeado. Podemos falar do modo de 
vida indígena, do modo de vida quilombola, do modo de vida banto, do modo de vida 
iorubá. Seria simples dizer assim. Mas se dissermos assim, não enfraqueceremos o 
colonialismo. Trouxemos a palavra contracolonialismo para enfraquecer o 
colonialismo. Já que o referencial de um extremo é o outro, tomamos o próprio 
colonialismo. Criamos um antídoto: estamos tirando o veneno do colonialismo para 
transformá-lo em antídoto contra ele próprio, (Santos, 2015. p.19) 

 Neste contexto, devemos em suma, dizer que o povo colonial de países subjugados, 

engoliu, à força, toda estrutura do colonizador, seja por sua cultura, língua, hábitos, entre outros 

aspectos que caracterizam um povo.  

De certo que, ao longo dos séculos, debates acerca da temática suscitada surgem, nas 

esferas sociais e acadêmicas, numa tentativa de contornar os malefícios herdados do 

colonizador. São vários os modelos de debates que aqui podemos aludir, quais sejam termos 

como modernidade e anticolonialidade, descolonizar, decolonial, pós-colonial e muitos outros 

axiomas que poderão surgir, sendo que todos, em algum momento, convergem em algum ponto, 

gerando outros debates.    

O colonialismo, diante de sua dimensão histórica, cultural e epistêmica, constitui-se 

como um dos eixos estruturantes das desigualdades que atravessam a sociedade pátria. E a 

permanência simbólica e institucional molda os modos de vida, os imaginários e os valores que 

orientam a formação educacional. Sobre isso, importa afirmar que o pensamento contracolonial 

e as filosofias afro-brasileiras surgem como forças de resistência e reconstrução epistemológica, 

propondo dessa maneira, um reposicionamento do sujeito negro e de suas formas de 

conhecimento no espaço escolar. 

Nesse tocante, a discussão acerca do colonialismo e suas contracorrentes no contexto da 

educação básica, especialmente, no ensino médio, emerge como fundamental para a 

compreensão dos processos formativos ainda que reproduzem hierarquias raciais e culturais, 

mas que podem ainda ser resinificados a partir de práticas pedagógicas afrocentrados e críticas 

à colonialidade do saber, do poder e do ser (Quijano, 2005; Mignolo, 2003). 

No que diz respeito às suas permanências simbólicas, verifica-se que o colonialismo não 

se limita ao domínio territorial ou econômico, ele opera também como uma lógica de controle 

epistêmico e cultural, definindo o que se considerado conhecimento legítimo e quem detém 

autoridade para produzi-lo. Achille Mbembe (2017) identifica o “necropoder” como uma das 

dimensões mais violentas da modernidade colonial, em que a vida negra é sistematicamente 



 110 

desvalorizada. No cenário educativo, essa lógica se manifesta na falta ou na marginalização dos 

saberes afro-brasileiros, indígenas e populares.   

Por sua vez, Frantz Fanon (2008) já denunciava a interiorização da inferioridade e o 

racismo epistêmico como mecanismos de dominação. Em solo brasileiro, o colonialismo foi 

também cultural e linguístico, na medida em que impôs padrões eurocêntricos de beleza, 

racionalidade e moralidade, desta forma, a escola moderna, que é herdeira dessa tradição, tende 

a reproduzir, com efeito, tais estruturas, vindo a legitimar uma “universidade branca”. 

(Gonzalez, 1988). 

E no que diz respeito ao Contracolonialismo e sua contraposição necessária, 

compreende-se que o pensamento contracolonial, distinto, porém, dialogante com o pós-

colonialismo, propõe não somente a resistência, mas a reconfiguração as epistemes dominantes. 

Segundo Santos (2010), é pertinente que se construa uma “ecologia de saberes” a qual deva 

reconhecer as epistemologias do Sul, como fontes legitimas de produção de conhecimento.  

Na educação brasileira, o contracolonialismo implica na criação de condições para que 

os alunos negros se reconheçam como produtores de cultura, história e filosofia e mediante tal 

perspectiva, encontra-se nas filosofias afro-brasileiras apoio que articulam corpo, 

ancestralidade, oralidade e espiritualidade como dimensões indissociáveis do conhecimento 

(Sodré, 2017). 

Por isso, afirma-se que esta contraposição se faz pertinente ao colonialismo, levando-se 

em conta que ela não é somente teórica, e sim vivida nos corpos, linguagens e ainda nas 

pedagogias que desafiam o epistemicídio (Santos, 2010). e desse modo, a educação 

contracolonial se faz quando se reconhece o axé como princípio vital de aprendizado e o 

quilombo como metáfora da coletividade e da liberdade.  

4.3 Modo de vida e simbologia x o colonialismo e a crítica de Nêgo Bispo 

 
Eu sou do mundo da vadiagem (...). Porque a natureza nos oferece tudo o que a gente 
precisa (...). Vou na roça, arranco um pé de mandioca, ralo, faço um beiju (...). Vou 
no rio, pego um peixe, e a vida tá feita! Para que trabalhar?”. Nêgo Bispo22 
  

Viver da natureza, plantar e colher apenas o necessário para subsistir, é o que nos remete 

ao excerto acima, em que Nêgo Bispo (2015) sustenta como um modo vida próprio. Aqui, 

mesmo que reduzida, a expressão nos aponta que o modo de vida adotado pelas comunidades 

 
22 Documentário Nego Bispo – Trajetórias. Disponível em: 
https://youtu.be/Tqt9BnrolFg?si=COkEzwtAdH4IflFW. Acesso em abril de 2025. 

https://youtu.be/Tqt9BnrolFg?si=COkEzwtAdH4IflFW
https://youtu.be/Tqt9BnrolFg?si=COkEzwtAdH4IflFW
https://youtu.be/Tqt9BnrolFg?si=COkEzwtAdH4IflFW


 111 

quilombolas é essencialmente constituído da necessidade diária, ou mesmo daquilo que convém 

como necessário para a sobrevivência diária. Explicita todo o modo de vida, pelo menos em 

tese, daqueles que negaram as formas coloniais de produção de bens e víveres, numa busca 

incessante por uma vida, diga-se de passagem, digna e própria. 

O tom contracolonialista desse militante erigido nas bases rurais e sindicais, deixa 

visível sua acidez face o modo de vida colonial, baseado numa espécie de ‘linha de produção’. 

Nêgo Bispo, em seu modo de vida “vadio”, refuta qualquer forma de trabalho organizado, 

imposto pelo colonizador, no qual sua ‘linha de produção’ (do colonizador), acontece 

gradualmente, a partir da tomada territorial, social, econômica e cultural do colonizado, seja 

por meio da mão-de-obra em si, ou pela inserção imperativa dos seus costumes (do 

colonizador).  

Nesse contexto, refere-se que o trato com a terra e outros labores, é recebido pelo 

colonizado com expectativas negativas, este, arraigado de uma forma produtiva diária em que 

“tudo que se planta dá”, acredita-se, o principal meio de produção de trabalho dos povos 

colonizados, seja qual for sua etnia. 

Nêgo Bispo (2015) explica detalhadamente o trabalho na terra, a produção comum entre 

os indivíduos, a colheita partilhada, enfim, os modos de produção agrícola e seu cultivo ocorrem 

sempre de forma ‘circular’, o que discrepa radicalmente da forma produtiva do colonizador, 

esta, ‘vertical’, ‘quadrada’, que remete o modelo impositor oriundo da cultura destruidora 

colonialista. 
Tanto é que a nossa roça era emendada com tantas outras roças que a chamávamos de 
roça de todo mundo. E nós podíamos pescar nos riachos e lagos, podíamos extrair 
frutos nativos e até cultivados, sem precisar pedir permissão a quem os cultivava. 
(Santos, 2015. p. 81). 

  
Cumpre dizer que os aspectos de produção e partilhamento de riquezas produzidas, 

remetem uma constatação triste, em que a força de trabalho de muitos é levada a poucas mãos 

que detém a estrutura de poder, sendo a força colonial, nesse caso. Assim, aqueles 

sobreviventes, ditos povos tradicionais, quilombolas, ribeirinhos, de terreiros, indígenas, etc., 

são atingidos de forma brutal em suas estruturas, seja física, moral e sobretudo, cultural. Tirar 

a mandioca para fazer beiju, pescar o peixe para comer naquele dia, é o modo de vida 

predominante por esses povos, colonizados, o qual não se aceita a sua destruição, seu 

extermínio, gerando nestes, um contracolonialismo de resistência. 

De certo que, falar do modo de vida dos povos, nesse caso quilombolas, é dizer da sua 

própria existência, cuja as relações de convívio são estabelecidas entre os indivíduos, além da 

necessária consideração/respeito dos deveres e direitos entre os atores, a ‘palavra’ dada era o 



 112 

documento aceito entre as partes. Suzuki (1996, p. 179) complementa este raciocínio ao afirmar 

que “o modo de vida se define pela forma como os moradores percebem, vivem e concebem, 

em específico, o espaço”. O espaço é o local onde as “raízes” antropológicas e étnicas são 

plantadas e todas as atividades realizadas são concebidas para que uma organização social seja 

erigida.  

Na prática, como detalha Nêgo Bispo (2015, p. 48.), a maneira de viver inclui, entre 

outros aspectos, o manejo com a terra e tudo o que dela é extraído.  “(...) a terra era (e continua 

sendo) de uso comum e o que nela se produzia era utilizado em benefício de todas as pessoas, 

de acordo com as necessidades de cada um (...).” 

Aqui fica claro (nítido) que a chamada ‘vadiagem’, relatada por Nêgo Bispo, alheia ao 

sentido pejorativo, reflete tão-somente o modo de vida, enraizado, feito na lida e levado através 

dos tempos, acima referidos, de quando necessitam de algo para sanar suas vontades 

biológicas/orgânicas, a roça ou terra, logo ali, à disposição, vem suprir suas precisões, bastando 

apenas a produção daquilo que se deseja momentaneamente.  

A vadiagem aludida por Nêgo Bispo (2015) nasce no bojo daquilo que se pretende em 

benefício comum, pois o modo de vida, em tese, apresenta-se como parte de um enredo 

sócio/cultural/econômico/político típico desses atores, sejam quilombolas, ou não, já que se 

pode aplicar a outros povos colonizados. Surge aí, segundo Nêgo Bispo (2015), o termo 

Biointeração, uma espécie de junção entre corpos distintos, que se agrupam para o bem comum, 

numa resistência própria ao domínio colonialista.     
 
E a melhor maneira de guardar os produtos de todas as nossas expressões produtivas 
é distribuindo entre a vizinhança, ou seja, como tudo que fazemos é produto da energia 
orgânica esse produto deve ser reintegrado a essa mesma energia (Santos, 2015.p. 85). 
 

Já para o trato filosófico da coisa, é interessante suscitar que a obra de Nêgo Bispo 

(2015), nos chama a pensar que o modo de vida relatado intenta um apanhado amplo, com 

simbolismos naturais da cultura criada através da luta pela liberdade e manutenção de sua 

cultura quilombola face o ataque colonialista.  

Destarte que, a produção agrícola, a colheita partilhada, as danças típicas, a cultura oral, 

as ‘mestras e mestres’ difundindo seu conhecimento aos descendentes, são tradições 

amplificadas através dos tempos, que carregam consigo um bojo de simbolismos originais, 

quando da cultura quilombola.  

O simbolismo confere sentido valioso à vida que essas comunidades quilombolas 

criaram em seu início como comunidade, organização social, dando real sentido ao conceito de 

modo de vida próprio, contrapondo ao sentido de vida espoliador, fincado e caracterizado pelo 



 113 

colonizador. E “tudo é orquestrado como as demais expressões, inclusive a forma de realização 

das tarefas e de distribuição dos seus resultados”, (Santos, 2015, p. 85). 

Implica dizer ainda que, nesse contexto, o que os quilombolas negaram, e, sempre 

negarão, são os braços destruidores de cultura do colonizador. Talvez seja o medo do novo, da 

diversidade, pelo qual surge o risco da perda da identidade como povo, os fazendo lutar, e lutar 

sempre pela manutenção de seus símbolos, sua cultura, laços sociais e econômicos, como 

modelo de vida.  

Podendo dizer mais, que os povos africanos, latinos e até asiáticos, foram, ao longo dos 

tempos, submetidos e explorados pelo colonizador eurocêntrico com o objetivo de controlar o 

poder econômico/social que ele considerava seu por direito apropriado. 

O modo de vida “vadio” apresentado por Nêgo Bispo (2015) simboliza, entre outras 

coisas, a sua própria essência, desde que entendido a cabo, o modelo de vida levado pelos atores 

dos quilombos pelo país, tendo em vista aspectos que organizam esse modo de vida, sejam eles: 

agricultura de subsistência (inseridos aí o cultivo de alimentos como a mandioca para extrair 

farinha, o extrativismo e a criação de animais, implicando desse modo sua autossuficiência); 

manifestações culturais e religiosas (danças típicas, música, capoeira, reisado etc.); o comércio 

de víveres entre os membros das comunidades; resistência ao elemento externo, perfazendo 

uma organização sócio/política própria.  

Todo esse contexto, diga-se, considerando o elemento escravo, ou seja, a tradição 

ancestral dos escravos fugidos, os quais buscaram e fincaram morada em locais longe das vistas 

do colonizador, desenvolvendo-o ao seu modo de organização social quilombola. 

Segundo caracteriza Nêgo Bispo (2015) o modo de vida vivido por ele está presente em 

todas as manifestações, seja cultural, econômica e social, onde esteve arraigado. 
“Está em todas as nossas cantigas. Na capoeira tem o vadiar; no reisado tem o vadiar; 
nos batuques. Então, a gente gosta de vadiar”. Vou na roça, arranco um pé de 
mandioca, ralo, faço um beiju (...). Vou no rio, pego um peixe, e a vida tá feita! Para 
que trabalhar?23 
 

  Na concepção de Nêgo Bispo (2015) acerca do modo de vida, o trabalho organizado do 

colonizador não configura, necessariamente, a forma que se aplica ao seu povo quilombola, 

sobretudo a sua comunidade, pois a própria terra é uma espécie de mãe provedora de vida, 

sendo nela necessário apenas o cultivo de culturas básicas supre a existência: “Pra que 

trabalhar?”, pode figurar uma indagação retórica, nesse contexto, já que o modo de produção 

orgânica de vida requer uma linha de produção com roteiro definido.   

 
23  Idem. 
 



 114 

À guisa de concluir, sobre este capítulo, Nêgo Bispo (2023) contrapõe veementemente 

o colonizador e seus modos de vida, no momento em que compara sua cultura à cultura 

colonialista: 
 Nós não temos cultura, nós temos modos – modos de ver, de sentir, de fazer as coisas, 
modos de vida.  Os colonialistas dizem que não temos cultura quando não nos 
comportamos do jeito deles. Quem não sabe tocar piano ou não sabe o que é música 
erudita, quem nunca frequentou um teatro, quem não frequenta o cinema, para eles, 
não tem cultura. (Santos, 2023, p.11,12). 
 

Esse quadro nefasto traz luzes às “razões” pelas quais o colonizador/explorador de 

culturas se detém: razões econômicas e políticas. Ao justificar ou tentar justificar a exploração, 

o colonizador, eurocêntrico, muitas vezes, propõe apenas a sua velada e maléfica supremacia 

capitalista branca. Tal filosofia, ao nosso entender, se manifesta por meios biológicos do direito 

e mesmo filosófico, pois penetra, invade de assalto, o imaginário popular, impregnando seu 

íntimo.  

Isso se aplica a outros povos colonizados. Nessa linha de raciocínio, sem nos afastar do 

ponto inicial, tomemos que a colonização eurocêntrica abriu um caminho de dilapidação 

cultural/social/econômica de povos e raças, por assim dizer, já que esse caminho colonialista 

não apenas criou sujeitos históricos, nos quais o bojo de depredação, expropriação e negação 

de culturas, se alinharam; também buscou uma naturalização formal de suas vontades, por assim 

dizer, viabilizada numa distinção abjeta entre Poder eurocêntrico e povos subjugados. Leia-se: 
 
(...) a Europa não somente tinha o controle do mercado mundial, mas pôde impor seu 
domínio colonial sobre todas as regiões e populações do planeta, incorporando-as ao 
“sistema-mundo” que assim se constituía, e a seu padrão específico de poder. 
(Quijano, 2005. p. 121). 
 

Portanto, com o domínio de várias extensões territoriais no seu intento colonizador, pelo 

menos em tese, o poder e capital político e econômico eurocêntrico, implantou em seus colonos, 

toda cepa de costumes e sedimentou amplamente seu controle político/econômico, gerando 

desigualdades tais que naturalizaram indignamente, fendas colossais de Poder junto aos povos 

marginalizados.  

Sem pretensões de alongarmos ou mesmo encerrar o conceito de colonialismo, 

compreende-se que o termo colonialismo24 provém da prática pela qual se exerce uma forma 

de posse de propriedade, seja pelo capital político, religioso, cultural e territorial de uma 

 
24 Colonialismo: Substantivo masculino. Doutrina ou atitude favorável à colonização. Estudo das colônias. 
Interesse pelo que é colonial. In. DICIO. Dicionário Online de Português. Disponível 
em:https://www.dicio.com.br/colonialismo/#:~:text=Significado%20de%20Colonialismo,Interesse%20pelo%20
que%20%C3%A9%20colonial. Acesso em maio de 2025. 
 

https://www.dicio.com.br/colonialismo/#:~:text=Significado%20de%20Colonialismo,Interesse%20pelo%20que%20%C3%A9%20colonial
https://www.dicio.com.br/colonialismo/#:~:text=Significado%20de%20Colonialismo,Interesse%20pelo%20que%20%C3%A9%20colonial


 115 

determinada sociedade/povo, onde o colonizador, muitas vezes por meio do poder estatal ou 

militar, impõe sua força pela conquista e expansão territorial, invadindo muitas vezes sob 

pretexto desenvolvimentista, as terras de outros povos.  

E aqui se faz necessário acrescentar os modelos de colonização, onde a distinção entre 

ambos é clara: povoamento e exploração. No primeiro, pessoas migram para as colônias com 

propósito de povoar e desenvolver determinado lugar; ao passo em que o segundo, os bens e 

riquezas são extraídos do lugar colonizado para robustecer a economia do colonizador. 

Nesse contexto, temos que tal conceito, segundo a Stanford Encyclopedia of 

Philosophy25 (2017) é “uma prática de dominação, que envolve a submissão de um povo a 

outro”. O que figura como processo de predomínio de um povo sobre outro, com as mais 

variadas formas: domínio econômico, político, cultural e territorial. Importa referenciar que as 

características do processo colonial são bastante acentuadas, pois o domínio de uma raça pelo 

poder econômico, político e territorial, descrevem tais características coloniais.  

E o que concretiza e solidifica o movimento colonial, seriam, em tese, suas ações básicas 

para configuração concreta a esse processo penoso, quais sejam, a ocupação territorial fundada 

na emigração, a exploração dos recursos naturais dos territórios ocupados, o imperativo do 

poder político e econômico, a introdução da cultura do colonizador, submetendo os povos 

colonizados, entre outros.  

Tais fatores figuram como uma espécie de missão civilizadora por parte do colonizador, 

e o que simboliza a unificação destes fatores é o processo de dominação 

política/econômica/cultural dos povos, como acentua Silva (2019) em sua pesquisa. Segundo 

este autor, o colonialismo26 figura como um 
 
conceito amplo que se refere ao projeto de dominação política, econômica e cultural 
europeia entre os séculos XVI e XX que encontrou sua derrocada e extinguindo-se 
parcialmente com os movimentos de libertação nacional e a ocorrência das 
independências. (Silva, 2019, p. 16). 
 

De outro modo e observação peculiarmente crítica ao colonialismo romântico de 

historiadores ao longo de séculos, digamos assim, Memmi (2007) acredita que a incumbência 

colonizadora como missão cultural, moral na sua forma ou intenção original, já foi destruída, 

tendo em vista que motivos claramente econômicos se destacaram como fatores centrais na 

 
25  O colonialismo é uma prática de dominação, que envolve a subjugação de um povo a outro. Disponível em: 
https://plato.stanford.edu/archIves/fall2024/entries/colonialism/; Acesso em maio de 2025. 
26  SILVA, Bruno de Alcântara Conde da. Monografia apresentada como requisito para a conclusão da disciplina 
“Dissertação em Relações Internacionais”, como item opcional de conclusão do Bacharelado em Relações 
Internacionais da Universidade de Brasília, 2019. 

https://plato.stanford.edu/archIves/fall2024/entries/colonialism/
https://plato.stanford.edu/archIves/fall2024/entries/colonialism/
https://plato.stanford.edu/archIves/fall2024/entries/colonialism/


 116 

empreitada colonialista. Para este autor, “ninguém mais acredita na missão cultural e moral, 

mesmo original do colonizador”, (Memmi, 2007, p. 37).  

Se considerarmos os meandros coloniais como a ocupação imperativa territorial, a 

exploração de recursos naturais, a imposição do capital político/econômico, além da submissão 

cultural e social dos povos colonizados, tem-se às claras, características acentuadas do 

colonialismo, retirando de cena, a colonização dita de povoamento/desenvolvimento, embora 

possa ocorrer fragmentos negativos em seu cerne (povoamento/desenvolvimento). 

 Destarte, via de regra, a intenção original do colonialismo assenta um preceito o qual 

deriva a subjugação de um determinado povo/sociedade, que se utilizaram de hábitos, costumes 

e valores de uma cultura impositiva, no caso, a do colonizador.   

Dito de outro modo, visualiza-se, nesse contexto, que o colonialismo se veste de um 

processo, cuja base é a entrada/tomada territorial, cultural/econômica/política de um povo; e 

que, em tese, o colonizador é uma espécie de ‘cria’ do colonialismo, pois não se afasta das bases 

de submissão colonialistas, mesmo com suas mais vigilantes resistências. Neste sentido restrito, 

Nêgo Bispo (2015, p. 47-48) entende que colonização são 
 
todos os processos etnocêntricos de invasão, expropriação, etnocídio, subjugação e 
até de substituição de uma cultura pela outra, independentemente do território físico 
geográfico em que essa cultura se encontra”, ao passo que a contracolonização se 
resume à resistência dos povos submetidos aos mandos do colonizador, sempre em 
contraponto a este, na luta pela sua terra e seus costumes, “os símbolos, as 
significações e os modos de vida praticados nesses territórios”. (Santos, 2015, p. 
47,48 -Grifos meus) 

  
Todavia, o colonialismo não esbarrou na “ocorrência das independências”, como 

acentua Silva (2019), já que rastros marcantes de dominação continuaram e continuam nas 
sociedades atuais, seja pela invasão imobiliária, o avanço econômico dos empreendimentos 
comercias, onde territórios nativos são invadidos pelo poder do capital econômico, entre outras 
formas. Isso ocorre em todos assentamentos de povos, em todos os continentes, embora tenham 
sido emancipados.  

Em suas observações contracolonialistas, Nêgo Bispo (2015) corrobora que o 

colonialismo ainda está em constante evolução, seja por meio da tomada de terras, imposição 

política e econômica ou outros fatores, acrescentando aí, a consolidação, em tese, do Estado 

Democrático de Direito: 
 
O que podemos perceber é que essas comunidades continuam sendo atacadas pelos 
colonizadores que se utilizam de armas com poder de destruição ainda mais 
sofisticado, numa correlação de forças perversamente desigual. Só que hoje, os 
colonizadores, ao invés de se denominarem Império Ultramarino, denominam a sua 
organização de Estado Democrático de Direito e não apenas queimam, mas também 
inundam, implodem, trituram, soterram, reviram com suas máquinas de terraplanagem 
tudo aquilo que é fundamental para a existência das nossas comunidades, ou seja, os 



 117 

nossos territórios e todos os símbolos e significações dos nossos modos de vida. 
(Santos, 2015, p. 76) 

  

Reside aí, o desespero, a angústia dos quilombolas diante da destruição de sua cena 

cultural, social, assim como o destroço de seus modos de vida face o colonialismo atual, pois, 

o avanço comercial, capital, econômico, territorial e empreendedor, revestido de 

desenvolvimento, vigoroso nos dias de hoje, é de alguma forma, segundo Nêgo Bispo (2015), 

pujante, atuante em seus objetivos, pois alagam, “implodem, trituram, soterram, reviram com 

suas máquinas de terraplanagem tudo aquilo que é fundamental para a existência das nossas 

comunidades” (Santos, 2015, p. 76).   

De tudo isso, depreende-se, em raciocínio curto, que o colonialismo se mantém, mesmo 

que de roupagem nova, mascarado pelo apanhado desenvolvimentismo, o qual, em larga escala, 

o capital financeiro invade territórios com apoio direto do Estado Democrático de Direito, já 

que os empreendimentos, ao que se sabe, obtém o mando territorial por meio da aquisição 

‘legal’, diga-se pela aquisição financeira, deserdando os nativos, sem poder de reação face ao 

poder capital/financeiro.  

 As formas de vida afro-brasileiras representam resistências ontológicas ao paradigma 

colonial. A simbologia das religiões de matriz africana, os ritos de passagem, a musicalidade e 

as cosmologias negras evidenciam uma epistemologia da vida, cujo sagrado e cotidiano se 

entrelaçam. Lélia Gonzalez (1988) vai nos dizer que a cultura afro-brasileira sempre funcionou 

como espaço de reexistência e invenção de novos sentidos diante da violência colonial. E que 

a simbologia dos orixás, a título de ilustração, revela uma ética da coletividade e da 

interdependência que contrasta com o individualismo moderno.  

No ensino médio, atuar com esses elementos de maneira pedagógica, torna-se essencial 

para a construção das identidades plurais e críticas, levando-se em conta ainda que a valorização 

das formas de vida afro-brasileiras desafia o modelo escolar eurocentrado, e promove o diálogo 

entre saberes e a construção de uma consciência histórica afroreferenciada.  

Como crítica de negócios e contracolonialidade, no ensino, esta proposta refere-se a 

uma análise das lógicas mercadológicas que colonizam o cenário educativo, e modifica o saber 

em mercadoria. A racionalidade neoliberal, que está centrada na produtividade, na 

competividade, e na padronização, opõe-se a pedagogia da ancestralidade e da solidariedade 

comunitária (Hooks, 2017). 

Trata-se de uma crítica que encontra-se articulada com a contracolonialidade, uma vez 

que questiona os mecanismos que modificam a educação em ferramenta de reprodução das 

desigualdades.  e no caso específico do ensino médio, nesse cenário, precisa este ser repensado 



 118 

como espaço de formação ética, política, cuja economia da vida prevaleça sobre a economia do 

lucro (Mbembe, 2017). 

A discussão entre colonialismo e contracolonialismo, quando situada no campo das 

filosofias afro-brasileiras e do ensino médio, revela um horizonte de transformação profunda, 

que envolve epistemologia, política e ética e nessa medida, o enfrentamento à colonialidade 

não se restringe a inclusão de conteúdos afro-brasileiros, implica, na verdade, na reconstrução 

dos fundamentos da educação.  

Portanto, a prática pedagógica contracolonial é também um ato político de libertação e 

um movimento de reencantamento do mundo, de revalorização da ancestralidade e de 

reconstrução da dignidade negra. É nessa direção, que o ensino de Filosofia afro-brasileira pode 

se constituir como força viva na formação de uma juventude crítica, consciente e capaz de 

construir alternativas éticas e econômicas à lógica colonial. 

 

  



 119 

5 CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

 À guisa de concluir, depreende-se que Nêgo Bispo (2015, 2023) além de um ativista 

quilombola bastante atuante em seu tempo, buscou, em seus argumentos, desenvolver uma 

opinião própria em combate ao colonialismo, criando nos tentáculos do seu modo de vida, da 

observação, do aprendizado orgânico; o contracolonialismo, uma forma de resistência vindo a  

defender os povos habituais (tradicionais ‘Afropindorâmicos’), sobretudo, povos ribeirinhos, 

indígenas, de terreiros e quilombolas, diríamos, marginalizados, em contraposição aos avanços 

do braço poderoso e impiedoso do colonialismo e suas ramificações históricas que se aplicam 

atualmente.  

Para tanto, Nêgo Bispo (2015, 2023), traçou pontos básicos para sua argumentação 

contracolonial, os quais bastante acentuados com a crítica que lhe é natural ao colonialismo 

histórico. Para este autor, o colonialismo é um fenômeno atual, já que suas estruturas ainda são 

presentes, seja por meio da desapropriação de terras, o racismo velado, a imposição cultural do 

colonizador, além da negação do conhecimento tradicional desses povos.  

Enumeramos os pontos básicos dos argumentos de Nêgo Bispo (2015) na sua luta 

contracolonial: a ancestralidade como forma de resistência em benefício da manutenção e 

valorização dos elementos inerentes aos povos colonizados, seja qual for sua etnia, em combate 

à primazia eurocêntrica colonialista; autossuficiência como meio de manter e recriar 

diariamente, seu modo de vida, este, embebido em parte, de disposição social e certa 

espiritualidade como prova de resistência ao poder econômico do colonizador; livre escolha, 

onde o povo marginalizado é capaz de se autogovernar, refutando quaisquer forma de 

assistencialismo estatal (“Para que Trabalhar?”); por fim, a terra, esta, carregada de laços 

ancestrais, conhecimentos, na qual sua própria identidade deve ser construída e resguardada.  

"O colonizador não foi embora, ele só tirou o chapéu e botou terno" como disse Nêgo 

Bispo27. A expressão reflete claramente, que o colonialismo não se encerra apenas com o início 

da era democrática brasileira, pelo contrário, se reinventa e aparece com mais vigor por meio 

do mercantilismo e expansão territorial, na maléfica prática da negação do conhecimento 

herdado dos ancestrais eurocêntricos, entre outras formas.  

De modo que, o contracolonialismo de Nêgo Bispo, Antônio Bispo dos Santos (2015) 

resulta de cuidar da terra em suas nuances, de forma direta e ampla, a tal ponto que o 

 
27  “Eu não sou decolonial, eu sou contracolonial”. Nêgo Bispo, 22 de nov. de 2023. Disponível em: YouTube· 
Acesso em maio de 2025. 



 120 

conhecimento firmado nela seja absorvido pelos atores das comunidades marginalizadas. A 

obra de Nêgo Bispo se apresenta como referência básica para o entendimento do seu 

pensamento.  

Dito de outro modo, o contracolonialismo de Nêgo Bispo figura um saber filosófico no 

embate face ao domínio colonialista. Seu ponto central vem do olhar e vivência quilombola 

(modos de vida), e pretende combater o poder colonialista por meio de forças da própria 

territorialidade/costumes/hábitos, aguçando seu conhecimento com base nos conhecimentos 

ancestrais (mestres e mestras), moldando uma nova significação de existência. Isto é o mesmo 

que dizer de utilizar as "ciências da terra", onde a agricultura tradicional, o conhecimento e uso 

da medicina das ervas, a tão falada oralidade dos “mestres e mestras”. Enfim, todo um conjunto 

elaborado de formas de saber. “Com isso quero afirmar que nasci e fui formado por mestras e 

mestres de ofício em um dos territórios da luta contra a colonização.” (Santos, 2015, p. 85). 

Consideramos, portanto, as filosofias afro-brasileiras como suscitadoras e, ao mesmo 

tempo, tradutoras de hesitações das nossas próprias histórias e de nossas tradições e culturas. 

Por esses e outros atributos constitutivos de nossas culturas, tradições, costumes, essas 

filosofias, denominadas afro-brasileiras, muitas vezes, mostram-se, indispensáveis aos 

currículos do Ensino Médio, aos livros didáticos e as nossas metodologias e aportes teóricos.  

Em razão de algumas lacunas constatadas nos currículos, em especial no “Currículo do 

Piauí – Novo Ensino Médio”, de 2021, e, principalmente, no livro didático, “Filosofia e 

filosofias: existência e sentidos”, de Savian Filho (2016), reforçamos o quão pertinente se 

mostram esses as agregações curriculares de perspectivas filosóficas, reais, dos nossos 

universos culturais. 

 Aberturas e agregações que podem ser realizadas com estudos e análises, por meio de 

leituras complementares de livros não didáticos, com seleção de documentários e materiais 

específicos, como objetos culturais elaborados por comunidades locais, como cultura material 

e imaterial, como por exemplo, artesanatos, poesias, músicas, textos, e outras formas de 

representações e expressões populares, extremamente vitais para o ensino e para as 

compreensões de vários contextos escolhidos, como âmbito de observação, por estudantes, por 

professores ou pesquisadores.  

Monteiro (2020) mostrou a relevância, para o conceito de “negritude”, da poesia de 

Aimé Cesairé (1913-2008), poeta da Martinica e Léopold Sédar Senghor (1906-2001), escritor 

e político senegalês, que se juntaram a um grupo de escritores que desenvolveram o conceito 

de “negritude”.  



 121 

Nesses trabalhos, encontramos denúncias do colonialismo, das injustiças culturais, 

políticas e sociais. Além disso, a memória dos períodos de escravidão, que também devemos 

estudar profundamente, será encontrada avivada nesses trabalhos.  

Cesairé (2010) e Senghor (2011) se interessam em conceituar o negro como uma raça, 

e não como uma classe. Com isso, a “negritude”, segundo Monteiro (2020), surge como uma 

imagem coletiva do negro no Ocidente. Para o autor, o conceito de “negritude” nasce da 

necessidade de criar um sentimento de pertencimento que reconecte o povo da diáspora negra 

entre si, no tempo presente.  

Em síntese, conhecer as culturas africanas e afro-brasileiras, suas diversidades e 

pluralidades, para além dessas literaturas, segundo Chaves (2022), implicará em aberturas de 

visões que debruçam sobre as matrizes que nos compõem, que modelaram e modelam nossos 

modos de vidas e nossas construções e reconstruções culturais.  

Além dessas necessárias ampliações, independentemente do país ou continente, citamos 

as solidariedades indispensáveis entre as pessoas, respeitando as suas diversidades, que são vias 

para se alcançar as liberdades, de acordo com o pensamento filosófico de Severino Ngoenha 

(2011). Segundo Buanaíssa e Paredes (2018), nessa perspectiva, as partilhas e a intercultura 

entre às ciências humanas e sociais, como a Filosofia, a História, a Sociologia, a Antropologia, 

a Linguística e os estudos das religiões, se interessam pelas lutas que visam às conquistas das 

liberdades econômicas e políticas, para um mundo mais justo. 

Não foi em vão, que Chaves (2022) compreendeu a importância dos estudos dos 

repositórios literários, dos trabalhos escritos pelos africanos em língua portuguesa. São 

trabalhos que frequentemente são utilizados na refutação dos preconceitos que, muitas vezes, 

são utilizados para interesses e privilégios pessoais. Implica dizer que, de certa forma, essas 

iniciativas propõem diversas maneiras de observar filosofias e formas de pensar do continente 

africano, por meio de suas abordagens que, em muitos casos, são bases de nossas formações 

filosóficas e perspectivas socioculturais.  

A definição sobre a experiência acerca da inserção do termo literacia interracial na sala 

de aula foi muito marcante para a concretude desta intervenção, uma vez que contribuiu   

psíquico e criticamente para os discentes na pesquisa  do ensino médio,  segundo ano integral 

e terceiro ano regular, no sentido de  ambos se defrontassem com palavras que até eram 

conhecidas desse público,  entretanto, não haviam analisado criticamente o impacto que esses 

termos causam na vida dos afrobrasileiros/as, de modo geral.  

Palavras de cunho racistas e agressivas em que ao serem externadas provocam uma 

verdadeira destruição no íntimo de quem essas expressões foram dirigidas. No cotidiano 



 122 

presenciamos, por exemplo, palavras como: “dia de branco, a coisa está preta, o moreninho” 

etc.  São expressões nocivas, a impressão é de que ainda não conseguimos a devida e necessária 

evolução neste aspecto social.  

Daí, faz-se ressaltar a importância de estudar a literacia racial. É de fundamental 

importância a participação dos docentes e dos discentes nessa discussão deste porte, o que 

significa dizer que o momento se caracteriza como uma ação de conhecimento e de 

desconstrução de muitas palavras nocivas dentre elas, as acima mencionadas.   

 Apreciamos os aproveitamentos dos valores socioculturais através dos aprendizados, 

em vários âmbitos sociais, inclusive na escola. Esses processos educacionais que aproveitam as 

transmissões dos saberes tradicionais, dos conhecimentos socioculturais, exemplificados por 

José Castiano (2015). Com relação aos povos africanos, são modelos observáveis em nossas 

aulas de filosofia em síntese com o pensamento de Antônio Bispo dos Santos (2015, 2023).  

Os diferentes valores e conhecimentos que eles compreendem como “sabedoria 

filosófica”, caracterizam os conhecimentos de si e da vida social. Com efeitos, os nossos 

múltiplos conhecimentos e valores contextuais devem ser aproveitados no ensino de filosofia, 

não tão somente pelo propiciar do alargamento do universo de observação e análise, 

indispensável à filosofia, mas também pelas necessidades de se compreender as complexidades 

socioculturais e os seus entrelaçamentos.  

Podemos citar, valores culturais e conhecimentos, como objetos de estudos da filosofia, 

as manifestações e expressões culturais e as filosofias de vida associadas à capoeira, por 

exemplo, concomitantemente uma luta e uma dança. Além dela, sublinhamos os valores 

culturais das narrativas que reconhecem a relevância da memória social e da oralidade, não 

somente como possibilidades de constituir fontes históricas complementares, mas também, 

como conteúdo de ensino de filosofia transversal para várias disciplinas; e por fim, os valores 

associados às músicas afro-brasileiras (chorinho, maxixe e samba) e seus papeis na formação 

das culturas e de modos de pensamentos.  

A presente pesquisa acerca das filosofias-afro-brasileiras no ensino médio piauiense 

mostra que o campo educacional, quando atravessado pelas influências contracoloniai, torna-

se um espaço fecundo de reconstrução epistemológica, política e simbólica. O processo de 

inserção desses saberes no currículo e nas práticas pedagógicas ultrapassa o cumprimento legal 

das Leis nº 10.639/2003 e nº 11.645/2008, constituindo-se de uma ação de resistência a 

colonialidade do saber e à reprodução de hierarquias raciais e culturais no contexto escolar.  

No âmbito da pesquisa aqui desenvolvida, percebe-se que as fluências contra -coloniais 

se expressam multiplamente, por meio da valorização das epistemologias da ancestralidade, na 



 123 

presença de simbologias de matriz africana como elementos formadores de sentido, e 

identidade, e na promoção de um diálogo crítico com as tradições filosóficas eurocêntricas  que 

são movimentos em que resultam na emergência de um novo paradigma formativo, focado na 

pluralidade, na corporeidade e na coletividade, dimensões estas, constitutivas das filosofias 

afro-brasileiras.  

As intervenções pedagógicas e respostas dos alunos são compreendias como estratégias 

educativas hibridas que combinam reforço teórico, ação comunitária e dimensão estética e com 

isso, se tornaram essenciais para consolidar práticas emancipatórias dentro das escolas, 

especialmente no lócus desta pesquisa.  

Os resultados alcançados apontam para uma ampliação do repertorio cultural e crítico 

dos alunos, para o fortalecimento de identidades negras e afrodescendentes para o 

reconhecimento da filosofia como uma prática viva, enraizada na experiência e na historicidade. 

A presença das filosofias afro-brasileiras no ensino médio piauiense não apenas descentraliza 

o pensamento filosófico tradicional, como também potencializa a dimensão ética e política da 

educação, aproximando-a das realidades sociais e das lutas por igualdade racial.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 124 

REFERÊNCIAS  

 
ALMEIDA, Silvio. Racismo Estrutural. São Paulo: Pólen, 2019. 
 
ASANTE, Molefi Kete. Afrocentricity: The Theory of Social Change. Chicago: African 
American Images, 2009. 
 
BACHELARD, G. Estudos. Tradução de Estela Abreu. Rio de Janeiro: Contraponto, 2008. 
 
BARBOSA, M. S. A razão africana: breve história do pensamento contemporâneo. São 
Paulo: Todavia, 2020. 
 
BISPO dos Santos, Antônio. A Potência de Ser Negro: Filosofia da Reexistência. Teresina: 
EDUFPI, 2021. 
 
BISPO DOS SANTOS, Antônio. Colonialismo, Quilombos e Bem Viver: por uma 
reeducação das relações. Rio de Janeiro: Beco do Azougue, 2019. 
 
BOSI, Alfredo. Dialética da colonização. São Paulo: Companhia das Letras, 1992. 
 
BOURDIEU, P. Questões de Sociologia. Tradução de Fábio Creder. Petrópolis: Vozes, 2019. 
 
BRASIL. Lei nº 7.716, de 05 de janeiro de 1989. Define os crimes resultantes de preconceito 
de raça ou de cor. Diário Oficial da União, Brasília, DF, 6 jan. 1989. 
 
BRASIL. Lei nº 9.394, de 20 de dezembro de 1996. Estabelece as diretrizes e bases da 
educação nacional. Diário Oficial da União, Brasília, DF, 23 dez. 1996. 
 
BRASIL. Lei nº 10.639, de 09 de janeiro de 2003. Altera a Lei no 9.394, de 20 de dezembro 
de 1996, que estabelece as diretrizes e bases da educação nacional, para incluir no currículo 
oficial da Rede de Ensino a obrigatoriedade da temática "História e Cultura Afro-Brasileira", 
e dá outras providências. Diário Oficial da União, Brasília, DF, 10 jan. 2003. 
 
BUANAÍSSA, E. F.; PAREDES, M. de M. Severino Ngoenha: política e liberdade no 
Moçambique contemporâneo. Revista Opinião Filosófica, Porto Alegre, v. 9, n. 01, p. 5-26, 
2018. Disponível em: 
https://repositorio.pucrs.br/dspace/bitstream/10923/14690/2/Severino_Ngoenha_politica_e_li
berdade_no_Mocambique_Contemporaneo.pdf. Acesso em: 19 nov. 2023. 
 
BUSSOTTI, Luca. Um manifesto para Moçambique: a terceira via de Ngoenha e Castiano. 
Trans/Form/Ação, Marília, v. 45, p. 89-108, 2022. Disponível em: 
https://doi.org/10.1590/0101-3173.2022.v45esp.06.p89. Acesso em: 25 jul. 2023. 
 
CALVET, L-J. Tradição oral & Tradição escrita. Tradução de Waldemar Ferreira Netto. 
São Paulo: Editorial, 2011. 
 
CARNEIRO, Sueli. Enegrecer o feminismo: a situação da mulher negra na América Latina. 
São Paulo: Selo Negro, 2011. 
 

https://repositorio.pucrs.br/dspace/bitstream/10923/14690/2/Severino_Ngoenha_politica_e_liberdade_no_Mocambique_Contemporaneo.pdf
https://repositorio.pucrs.br/dspace/bitstream/10923/14690/2/Severino_Ngoenha_politica_e_liberdade_no_Mocambique_Contemporaneo.pdf
https://repositorio.pucrs.br/dspace/bitstream/10923/14690/2/Severino_Ngoenha_politica_e_liberdade_no_Mocambique_Contemporaneo.pdf
https://repositorio.pucrs.br/dspace/bitstream/10923/14690/2/Severino_Ngoenha_politica_e_liberdade_no_Mocambique_Contemporaneo.pdf
https://doi.org/10.1590/0101-3173.2022.v45esp.06.p89
https://doi.org/10.1590/0101-3173.2022.v45esp.06.p89
https://doi.org/10.1590/0101-3173.2022.v45esp.06.p89


 125 

CARVALHO, Marcelo; COENELLI, Gabriele. (Orgs.). Ensinar filosofia: volume 2. Cuiabá, 
MT: Central de Texto, 2013. 
 
CASSIRER, Ernest. O mito do Estado. Tradução de Álvaro Cabral. São Paulo: Códex, 2003. 
 
CASTIANO, José. Filosofia: da sagacidade à intersubjectivação com Viegas. [S.l.: s.n.], 
2015. 
 
CEDRIC ROBINSON. Black Marxism: the Making of the black Radical Tradition. 
Chapel Hill: UNC Press, 2000. 
 
CÉSAIRE, Aimé. Discurso sobre o colonialismo. Tradução de Noemi Jaffe. São Paulo: 
Cosac Naify, 2010. 
 
CHAVES, R. Angola e Moçambique: experiência colonial e territórios literários. 2. ed. 
Cótia, São Paulo: Editorial, 2022. 
 
CONSELHEIRO Antônio Coelho Rodrigues – O grande jurista piauiense. UFPE, [s.d.]. 
Disponível em: https://www.ufpe.br/dep-design/todos-os-informes/-
/asset_publisher/znKKONCGSp59/content/conselheiro-antonio-coelho-rodrigues-o-grande-
jurista-piauiense/590249/. Acesso em: 17 nov. 2024. 
 
COSTA, R. R. da S.; FONSECA, A. B. Análises das práticas pedagógicas: o processo 
educativo do jongo no Quilombo Machadinha: oralidade, saber da experiência e identidade. 
Revista Educação e Sociedade, v. 40, p. 02-17, 2019. Disponível em: 
https://www.scielo.br/j/es/a/f3zpJXhrSXgNgwRVcw348LG/. Acesso em: 10 mar. 2024. 
 
COSTA, R. R. da S.; LIMA, D. S. do N.; SILVA, G. M. da; RIZZO, T. P.; PINTO, T. de J. P. 
Culinária afro-brasileira: um sabor possível na Educação de Jovens e Adultos. Revista 
Cadernos CENPEC, São Paulo, v. 9, n. 1, p. 75-99, 2019. Disponível em: 
https://cadernos.cenpec.org.br/cadernos/index.php/cadernos/article/view/458/441. Acesso em: 
09 mar. 2024. 
 
DANTAS, Luís. Filosofia desde África: perspectivas descoloniais. 2018. Tese (Doutorado 
em Filosofia) – Universidade Federal do Paraná, Curitiba, 2018. Disponível em: 
https://acervodigital.ufpr.br/handle/1884/54739. Acesso em: 26 jul. 2023. 
 
DIAS, M. N. Ruptura com os processos linguístico e epistêmico na escola. Revista Espaço 
Acadêmico, Edição Especial, ano XXI, p. 41-52, 2022. Disponível em: 
https://periodicos.uem.br/ojs/index.php/EspacoAcademico/article/view/59894. Acesso em: 11 
mar. 2024. 
 
Documentário. Nego Bispo – Trajetórias. Disponível em: 
https://youtu.be/Tqt9BnrolFg?si=COkEzwtAdH4IflFW. Acesso em abril de 2025. 
 
DÖRING, K. Estética e Filosofia das artes musicais africanas na perspectiva da educação 
musical na América Latina. Revista Orfeu, v. 3, n. 2, p. 137-163, 2018. Disponível em: 
https://www.revistas.udesc.br/index.php/orfeu/article/view/1059652525530403022018136. 
Acesso em: 07 mar. 2024. 
 

https://www.ufpe.br/dep-design/todos-os-informes/-/asset_publisher/znKKONCGSp59/content/conselheiro-antonio-coelho-rodrigues-o-grande-jurista-piauiense/590249/
https://www.ufpe.br/dep-design/todos-os-informes/-/asset_publisher/znKKONCGSp59/content/conselheiro-antonio-coelho-rodrigues-o-grande-jurista-piauiense/590249/
https://www.ufpe.br/dep-design/todos-os-informes/-/asset_publisher/znKKONCGSp59/content/conselheiro-antonio-coelho-rodrigues-o-grande-jurista-piauiense/590249/
https://www.ufpe.br/dep-design/todos-os-informes/-/asset_publisher/znKKONCGSp59/content/conselheiro-antonio-coelho-rodrigues-o-grande-jurista-piauiense/590249/
https://www.scielo.br/j/es/a/f3zpJXhrSXgNgwRVcw348LG/
https://www.scielo.br/j/es/a/f3zpJXhrSXgNgwRVcw348LG/
https://www.scielo.br/j/es/a/f3zpJXhrSXgNgwRVcw348LG/
https://cadernos.cenpec.org.br/cadernos/index.php/cadernos/article/view/458/441
https://cadernos.cenpec.org.br/cadernos/index.php/cadernos/article/view/458/441
https://cadernos.cenpec.org.br/cadernos/index.php/cadernos/article/view/458/441
https://acervodigital.ufpr.br/handle/1884/54739
https://acervodigital.ufpr.br/handle/1884/54739
https://acervodigital.ufpr.br/handle/1884/54739
https://periodicos.uem.br/ojs/index.php/EspacoAcademico/article/view/59894
https://periodicos.uem.br/ojs/index.php/EspacoAcademico/article/view/59894
https://periodicos.uem.br/ojs/index.php/EspacoAcademico/article/view/59894
https://youtu.be/Tqt9BnrolFg?si=COkEzwtAdH4IflFW
https://youtu.be/Tqt9BnrolFg?si=COkEzwtAdH4IflFW
https://youtu.be/Tqt9BnrolFg?si=COkEzwtAdH4IflFW
https://www.revistas.udesc.br/index.php/orfeu/article/view/1059652525530403022018136
https://www.revistas.udesc.br/index.php/orfeu/article/view/1059652525530403022018136
https://www.revistas.udesc.br/index.php/orfeu/article/view/1059652525530403022018136


 126 

ECO, U. Tratado geral da semiótica. Tradução de Antônio de Pádua Danesi e Gilson Cesar 
Cardoso de Souza. São Paulo: Perspectiva, 2005. 
 
FANON, F. O. Racismo e cultura. Arquivo Marxista na Internet, [s.d.]. Disponível em: 
https://www.marxists.org/portugues. Acesso em: 22 nov. 2024. 
 
FERNANDES, F. A integração do negro na sociedade de classes: no limiar de uma nova 
era. v. 2. São Paulo: Globo, 2008. 
 
FERNANDES, F. O negro no mundo dos brancos. 2. ed. São Paulo: Global, 2007. 
 
FERREIRA, E. Pensamento afro-brasileiro. Revista Cult, 2016. Disponível em: 
https://revistacult.uol.com.br/home/pensamento-afro-brasileiro/. Acesso em: 18 nov. 2023. 
 
FEYERABEND, P. K. Contra o método. Tradução de Cézar Mortari. São Paulo: UNESP, 
2007. 
 
FREIRE, Paulo. Pedagogia do oprimido. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1987. 
 
FREIRE, Paulo. Pedagogia da autonomia. São Paulo: Paz e Terra, 1996. 
 
GARCIA, Esperança. Carta ao Governador da Província do Piauí (1770). 
 
GONZALEZ, Lélia. Por um feminismo afro-latino-americano. Rio de Janeiro: Zahar, 
2020. 
 
GONZALEZ, Lélia. Lugar de Negro. Rio de Janeiro: Marco Zero, 1982. 
 
GOMES, R. Crítica da razão tupiniquim. Coleção Prazer em Conhecer. São Paulo: FTD, 
1994. 
 
KALUMBA, Kibujjo M. Sage Philosophy: Its Metodology, Results, Significance and Future. 
In: WIREDU, Kwasi (ed.). A companion to African Philosophy. Malden, Oxford, Victoria: 
Blackwell, 2004, p. 274-281. 
 
KOUVOUAMA, Abel. Penser la politique en Afrique. Politique africaine, n. 77, p. 5-15, 
mar. 2000. 
 
LUCCHESI, D. et al. O português afro-brasileiro: as comunidades analisadas. In:  
LUCCHESI, D.; BAXTER, A.; RIBEIRO, I. (Orgs.). O português afro-brasileiro. Salvador: 
EDUFBA, 2009. p. 75-100. ISBN 978-85-232-0875-2. Disponível em: SciELO Books. 
 
MACHADO, Adilbênia Freire. Pensamento filosófico africano, afro-brasileiro e o ensino de 
história e cultura africana e afro-brasileira: outro olhar (formação e encantamento). Revista 
Sul-Americana de Filosofia e Educação (RESAFE), n. 24, p. 3–23, 2016. Disponível em: 
https://doi.org/10.26512/resafe.v0i24.4732. Acesso em: 23 jun. 2023. 
 
MACHADO, A. F.; OLIVEIRA E.D. de. Filosofia africano-brasileira: ancestralidade, 
encantamento e educação autor referenciada. Cuadernos de Filosofía Latinoamericanos, v. 

https://www.marxists.org/portugues
https://www.marxists.org/portugues
https://www.marxists.org/portugues
https://revistacult.uol.com.br/home/pensamento-afro-brasileiro/
https://revistacult.uol.com.br/home/pensamento-afro-brasileiro/
https://revistacult.uol.com.br/home/pensamento-afro-brasileiro/
https://doi.org/10.26512/resafe.v0i24.4732
https://doi.org/10.26512/resafe.v0i24.4732
https://doi.org/10.26512/resafe.v0i24.4732


 127 

43, n. 126, 2022. Disponível em: https://philpapers.org/rec/FREFAA-4. Acesso em: 04 mar. 
2024. 
 
MALDONADO-TORRES, Nelson. Sobre a colonialidade do ser: contribuições para o 
desenvolvimento de um conceito. Rio de Janeiro: Via Verita Editora, 2022. 
 
MARQUESE, R. de B. A dinâmica da escravidão no Brasil: resistência, tráfico negreiro, 
alforrias, séculos XVI a XIX. Novos estudos CEBRAP, 2006. Disponível em: 
https://www.scielo.br/j/nec/a/xB5SjkdK7zXRvRjKRXRfKPh/. Acesso em: 19 set. 2023. 
 
MENEZES, L. S.; MARQUES, J. S.; MENEZES, F. J. S.; SANTOS, J. V.; ALVES, M. R. A. 
Condutas empresariais e medidas políticas na mineração. Revista Sociedade Científica, n. 6, 
v. 1, 2023. Disponível em: https://revista.scientificsociety.net/wp-
content/uploads/2023/08/Art00130-2023.pdf. Acesso em: 28 out. 2023. 
 
MIRANDA, A.C. de S.; SANTOS, L.C.F. dos. Filosofia da educação: infâncias afro-
brasileira e pedagogia decolonial. Revista Práxis Educativa, v. 17, 2022. Disponível em: 
https://revistas.uepg.br/index.php/praxiseducativa/article/view/19434. Acesso em: 06 mar. 
2024. 
 
MONTEIRO, I. L. Introdução ao pensamento africano. Curitiba: InterSaberes, 2020. 
(Estudos de Filosofia). 
 
MOURA, C. Sociologia do Negro Brasileiro. 2. ed. São Paulo: Perspectiva, 2019. 
MUNANGA, Kabengele. Rediscutindo a mestiçagem no Brasil: identidade nacional versus 
identidade negra. Petrópolis: Vozes, 2004. 
 
NASCIMENTO, Abdias do. O Quilombismo: documentos de uma militância pan-
africanista. Petrópolis: Vozes, 1980. 
 
NASCIMENTO, Abdias do. O genocídio do negro brasileiro: processo de um racismo 
mascarado. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1978. 
 
NASCIMENTO, Abdias do. O Quilombismo: documentos de uma militância panafricanista. 
Rio de Janeiro: Fundação Cultural Palmares, 2002. 
 
NGOENHA, S.; BUANAISSA, E. Fronteiras da filosofia para a construção da democracia em 
Moçambique. Síntese – Revista de Ciências Sociais e Filosofia, n. 10, v. 5, 2016. Disponível 
em: http://www.revista.up.ac.mz/index.php/SINTESE/article/view/44. Acesso em: 25 jun. 
2023. 
 
NGOENHA, Severino Elias; CASTIANO, José Paulino. Pensamento Engajado: ensaios 
sobre Filosofia Africana, Educação e Cultura Política. Maputo: Editora Educar – 
Universidade Pedagógica, 2011. 
 
OLIVEIRA, E. D. de. Filosofia da Ancestralidade como Filosofia africana: educação e cultura 
afro-brasileira. Revista Sul-Americana de Filosofia e Educação (RASAFE), n. 18, p. 28-47, 
2012. Disponível em: file:///C:/Users/lucia/Downloads/admin,+Gerente+da+revista,+3.pdf. 
Acesso em: 23 mar. 2014. 
 

https://philpapers.org/rec/FREFAA-4
https://philpapers.org/rec/FREFAA-4
https://www.scielo.br/j/nec/a/xB5SjkdK7zXRvRjKRXRfKPh/
https://www.scielo.br/j/nec/a/xB5SjkdK7zXRvRjKRXRfKPh/
https://www.scielo.br/j/nec/a/xB5SjkdK7zXRvRjKRXRfKPh/
https://revista.scientificsociety.net/wp-content/uploads/2023/08/Art00130-2023.pdf
https://revista.scientificsociety.net/wp-content/uploads/2023/08/Art00130-2023.pdf
https://revista.scientificsociety.net/wp-content/uploads/2023/08/Art00130-2023.pdf
https://revistas.uepg.br/index.php/praxiseducativa/article/view/19434
https://revistas.uepg.br/index.php/praxiseducativa/article/view/19434
https://revistas.uepg.br/index.php/praxiseducativa/article/view/19434
http://www.revista.up.ac.mz/index.php/SINTESE/article/view/44
http://www.revista.up.ac.mz/index.php/SINTESE/article/view/44


 128 

OLIVEIRA, K.C. de.; PIMENTA, S. M. de. O. O racismo nos anúncios de emprego do século 
XX. Revista Linguagem em Discurso, Tubarão, SC, v. 16, n. 3, p. 381-399, 2016. 
Disponível em: 
https://portaldeperiodicos.animaeducacao.com.br/index.php/Linguagem_Discurso/article/vie
w/4290/2879. Acesso em: 28 fev. 2024. 
 
OLIVEIRA, L. S. Filosofia política Moçambicana: por um novo projeto de democracia. 
Revista Internacional de Filosofia, Santa Maria, v. 10, p. 183-199, 2019. Disponível em: 
https://www.researchgate.net/publication/336393557_Filosofia_politica_mocambicana_por_u
m_novo_projeto_de_democracia. Acesso em: 16 nov. 2023. 
 
OLIVEIRA, Otair Fernandes de. A cultura afro-brasileira como patrimônio cultural: reflexões 
preliminares. In: ENCONTRO DE ESTUDOS MULTIDISCIPLINARES EM CULTURA, 
15., 2019, Salvador. Anais [...]. Salvador: UFBA, 2019. Disponível em:  
https://www.enecult.ufba.br/modulos/submissao/Upload-484/111688.pdf. Acesso em: 04 ago. 
2024. 
 
ORGANIZAÇÃO DAS NAÇÕES UNIDAS. 2015-2024: década Internacional 
afrodescendentes. [S.l.: s.n.], [s.d.]. Disponível em: https://decada-afro-onu.org/. Acesso em: 
10 mar. 2024. 
 
ORTIZ, R. Cultura brasileira e identidade nacional. 5. ed. São Paulo: Brasiliense, 2006. 
 
PAULA JÚNIOR, A. F. de. Filosofia afro-brasileira como contribuição formativa para o 
ensino de filosofia. Conjectura: Filos. Educ., Caxias do Sul, v. 27, 2022. Disponível em: 
https://philpapers.org/rec/JUNFAC-4. Acesso em: 02 mar. 2014. 
 
PIAUÍ (Estado). Secretaria de Educação. Currículo do Piauí. Novo Ensino Médio. Um 
marco para a educação de nosso Estado. Teresina: SEDUC, 2021. Disponível em: 
https://www.seduc.pi.gov.br/arquivos/diretrizes/13-
novo%20ensino%20medio%20Caderno01_Curriculo_Piaui.pdf. Acesso em: 02 nov. 2023. 
 
PILETTI, Claudino. Didática Geral. 23. ed. São Paulo: Ática, 2004. 
RAMOS, G. P. Prefácio. In: MONTEIRO, I. L. Introdução ao pensamento africano. 
Curitiba: InterSaberes, 2020. (Estudos de Filosofia). 
 
RECLUS, E. Da escravidão nos Estados Unidos: os plantadores e os abolicionistas. In: 
RECLUS, E. Do sentimento da natureza nas sociedades modernas e outros escritos. 
Tradução de Plínio A. Coelho. São Paulo: Intermezzo: Edusp, 2015. 
 
REIS, João José; AZEVEDO, Elciene. A escravidão e suas sombras. In: REIS, J. J.; 
AZEVEDO, E.;  A escravidão e suas sombras. Salvador : EDUFBA, 2012. pp. 7-14. 
 
AZEVEDO, E. A escravidão e suas sombras. Salvador: EDUFBA, 2012. 
 
RIBEIRO, Djamila. O que é: lugar de fala? Belo Horizonte: Letramento: Justificando, 2017. 
 
RIBEIRO, Djamila. Pequeno manual antirracista. 1. ed. São Paulo: Companhia das Letras, 
2019. 
 

https://portaldeperiodicos.animaeducacao.com.br/index.php/Linguagem_Discurso/article/view/4290/2879
https://portaldeperiodicos.animaeducacao.com.br/index.php/Linguagem_Discurso/article/view/4290/2879
https://portaldeperiodicos.animaeducacao.com.br/index.php/Linguagem_Discurso/article/view/4290/2879
https://portaldeperiodicos.animaeducacao.com.br/index.php/Linguagem_Discurso/article/view/4290/2879
https://www.researchgate.net/publication/336393557_Filosofia_politica_mocambicana_por_um_novo_projeto_de_democracia
https://www.researchgate.net/publication/336393557_Filosofia_politica_mocambicana_por_um_novo_projeto_de_democracia
https://www.researchgate.net/publication/336393557_Filosofia_politica_mocambicana_por_um_novo_projeto_de_democracia
https://www.researchgate.net/publication/336393557_Filosofia_politica_mocambicana_por_um_novo_projeto_de_democracia
https://www.enecult.ufba.br/modulos/submissao/Upload-484/111688.pdf
https://www.enecult.ufba.br/modulos/submissao/Upload-484/111688.pdf
https://decada-afro-onu.org/
https://decada-afro-onu.org/
https://philpapers.org/rec/JUNFAC-4
https://philpapers.org/rec/JUNFAC-4
https://philpapers.org/rec/JUNFAC-4


 129 

RIBEIRO, Katíuscia. Kemet, escolas e arcádeas: a importância da filosofia africana no 
combate ao racismo epistêmico e a lei 10639/03. 2017. Dissertação (Mestrado em Filosofia) 
– Programa de Pós-Graduação em Filosofia, Universidade Federal Rural do Rio de Janeiro, 
Seropédica, 2017. 
 
ROMÃO, Jeruse (Org.). História da Educação do Negro e outras histórias. Brasília: 
MEC/SECAD, 2005. 
 
RUSS, Jacqueline. Dicionário de Filosofia. Tradução de Alberto Alamo Muñoz. São Paulo: 
Scipione, 1996. 
 
SANTOS, A. B. dos. Colonização, Quilombos: modos e significações. Brasília: 
Universidade de Brasília, 2015. 
 
SANTOS, Boaventura de Sousa. O fim do império cognitivo. Coimbra: Almedina, 2018. 
 
SANTOS, Boaventura de Sousa. Epistemologias do Sul. São Paulo : Cortez, 2013.  
 
SANTOS, Boaventura de Sousa. O Fim do Império Cognitivo: a afirmação das 
epistemologias do Sul. Coimbra: Almedina, 2019. 
 
SANTOS, A. B. dos. A Terra dá a Terra quer. Ubu Editora; Piseagrama; São Paulo, 2023. 
 
SANTOS, Boaventura de Sousa; MENESES, Maria Paula (Orgs.). Epistemologias do sul. 
São Paulo: Cortez, 2013. 
 
SANTOS JUNIOR, R. N. dos. Afrocentricidade e educação: os princípios gerais para o 
currículo afrocentrado. Revista África e Africanidades, ano 3, n. 11, 2010. Disponível em: 
https://edisciplinas.usp.br/pluginfile.php/5298916/mod_resource/content/1/13.%20Afrocentri
cidade%20e%20educa%C3%A7%C3%A3o%20-%20Renato%20Noguera.pdf. Acesso em: 24 
nov. 2024. 
 
SAVIAN FILHO, Juvenal. Filosofia e filosofias: existência e sentidos. 1. ed. Belo 
Horizonte: Autêntica Editora, 2016. 
 
SCHOOL OF THEOLOGY. History of Theology: Gilbert, Anne Hart (1768-1833). Boston 
University. Disponível em: https://www.bu.edu/missiology/gilbert-anne-hart-1768-1833/. 
Acesso em: 11 nov. 2023. 
 
SENGHOR, Léopold Sédar. Negritude e humanismo. Tradução de Maria do Carmo Carello 
e Lélia Luz. Rio de Janeiro: Editora da UFRJ, 2011. 
 
SCHWARCZ, L. M. Raça, sempre deu o que falar. In: FERNANDES, F. O negro no mundo 
dos brancos. 2. ed. São Paulo: Global, 2007. 
 
SEGUNDO, P. R. M. Antropofagia e ensino de filosofia africana e afro-brasileira: uma 
lenta devoração. 2022. Tese (Doutorado em Educação) – Universidade Federal de Santa 
Maria, Santa Maria, 2022. 
 

https://www.bu.edu/missiology/gilbert-anne-hart-1768-1833/
https://www.bu.edu/missiology/gilbert-anne-hart-1768-1833/


 130 

SILVA, A. C. de. A desconstrução da discriminação no livro didático. In: MUNANGA, K. 
(Org.). Superando o racismo na escola. Brasília: Ministério da Educação, Secretaria de 
Educação Continuada, Alfabetização e Diversidade, 2005. 
 
SILVA, M. A. da; PAULA, E. C. O. As formas de resistência do escravo à escravidão no 
Brasil. Literatura e História, v. 9, n. 2. Universidade Estadual de Goiás. Disponível em: 
https://www.revista.ueg.br/index.php/buildingtheway/article/view/9787 Acesso em: 15 nov. 
2024. 
 
SPIVAK, Gayatri. Pode o subalterno falar? Tradução de Sandra Almeida, Marcos Feitosa e 
André Feitosa. Belo Horizonte: Ed. UFMG, 2010. 
 
VIEIRA, C. S. Um Rosário de Lutas – Clóvis Moura e o Centenário da Abolição. In: 
MOURA, C. Sociologia do Negro Brasileiro. 2. ed. São Paulo: Perspectiva, 2019. 
 
 
 
 

  

https://www.revista.ueg.br/index.php/buildingtheway/article/view/9787


 131 

ANEXO I 

QUESTIONÁRIO SOBRE JOGOS DE LITERACIA INTERRACIAL 

Para cada afirmação abaixo, por favor, marque a opção que melhor representa sua opinião, 
onde: 

• 1 = Discordo Totalmente 
• 2 = Discordo Parcialmente 
• 3 = Neutro 
• 4 = Concordo Parcialmente 
• 5 = Concordo Totalmente 

1. Conhecimento Prévio e Sensação: 
o Afirmação: Eu já tinha conhecimento sobre jogos com temática inter-racial 

antes desta experiência e achei a prática envolvente.  
§ 1 [ ] 2 [ ] 3 [ ] 4 [ ] 5 [ ] 

2. Destaque dos Jogos: 
o Afirmação: O que mais me chamou a atenção nesses jogos foi a forma como 

abordam a discriminação racial.  
§ 1 [ ] 2 [ ] 3 [ ] 4 [ ] 5 [ ] 

3. Análise Crítica: 
o Afirmação: A abordagem de temas como discriminação e preconceito racial 

nos jogos me levou a analisar o assunto de forma mais crítica.  
§ 1 [ ] 2 [ ] 3 [ ] 4 [ ] 5 [ ] 

4. Aprendizagem e Relevância social: 
o Afirmação: Adquiri aprendizados significativos com esses jogos, e eles são 

proveitosos para minha vida no contexto social.  
§ 1 [ ] 2 [ ] 3 [ ] 4 [ ] 5 [ ] 

5. Respeito à Discussão Racial: 
o Afirmação: Esses jogos fortaleceram meu respeito pela discussão sobre 

discriminação racial.  
§ 1 [ ] 2 [ ] 3 [ ] 4 [ ] 5 [ ] 

6. Impacto Emocional: 
o Afirmação: Os jogos despertaram em mim emoções como empatia ou 

indignação em relação às questões raciais.  
§ 1 [ ] 2 [ ] 3 [ ] 4 [ ] 5 [ ] 

7. Incentivo ao Diálogo: 
o Afirmação: Sinto-me mais inclinado(a) a conversar sobre discriminação e 

preconceito racial após jogar.  
§ 1 [ ] 2 [ ] 3 [ ] 4 [ ] 5 [ ] 

8. Recomendação: 
o Afirmação: Eu recomendaria esses jogos para outras pessoas como uma 

ferramenta para abordar questões raciais.  
§ 1 [ ] 2 [ ] 3 [ ] 4 [ ] 5 [ ] 

9. Consciência de Preconceitos: 
o Afirmação: Os jogos me ajudaram a identificar ou refletir sobre meus próprios 

preconceitos ou os preconceitos presentes na sociedade.  



 132 

§ 1 [ ] 2 [ ] 3 [ ] 4 [ ] 5 [ ] 
10. Ação e Mudança: 

o Afirmação: A experiência com os jogos me motivou a considerar ou tomar 
alguma ação para combater a discriminação racial.  

§ 1 [ ] 2 [ ] 3 [ ] 4 [ ] 5 [ ] 

    11- Qual sugestão você aponta para que esses jogos alcancem um número maior de 
pessoas? O que você aponta para que esses jogos sejam cada vez mais úteis para a vida 
dos adolescentes e adultos? 
  



 133 

ANEXO II 

TERMO DE CONSENTIMENTO LIVRE E ESCLARECIDO (TCLE) 

Título da Pesquisa: FILOSOFIAS AFRO-BRASILEIRAS NO ENSINO MÉDIO DO 
PIAUÍ: CONFLUÊNCIAS CONTRACOLONIAIS COM NEGO BISPO 

Pesquisador Responsável: Francisco das Chagas de Sousa 

Instituição: Mestrado Profissional em Filosofia (PROF-FILO), Núcleo IFSertãoPE 
 
Local de Aplicação: (CETI) Centro Educacional de Tempo Integral Coelho Rodrigues 
 

Prezado (a) Aluno (a) e responsável, 

Este documento tem como objetivo informar sobre a pesquisa intitulada " FILOSOFIAS 
AFRO-BRASILEIRAS NO ENSINO MÉDIO DO PIAUÍ: CONFLUÊNCIAS 
CONTRACOLONIAIS COM NEGO BISPO" e obter seu consentimento para a participação 
do (a) aluno (a) no estudo. 

1. Sobre a Pesquisa: 

Esta pesquisa faz parte de um trabalho de Mestrado Profissional em Filosofia e busca 
compreender as percepções e os aprendizados de alunos do CETI Coelho Rodrigues sobre 
temas como discriminação e preconceito racial, a partir da interação com jogos que abordam 
essas questões. O objetivo é analisar como essas experiências podem contribuir para uma 
reflexão crítica e um maior respeito às discussões raciais. 

2. Procedimentos: 

Se o (a) aluno (a) e o(a) responsável concordarem com a participação, o(a) aluno(a) será 
convidado(a) a responder a um questionário simples sobre sua experiência e percepções após 
ter contato com os jogos interraciais. O preenchimento do questionário levará aproximadamente 
15 a 20 minutos e será realizado em ambiente escolar, sob supervisão. 
 
3. Confidencialidade e Anonimato: 

A participação nesta pesquisa é voluntária e confidencial. Todas as respostas serão tratadas de 
forma anônima, ou seja, o nome do(a) aluno(a) e do(a) responsável não será vinculado às 
respostas do questionário. Os dados coletados serão utilizados exclusivamente para fins de 
pesquisa e serão apresentados em formato agregado, garantindo que a identidade dos 
participantes não seja revelada em nenhum momento. 
 
4. Riscos e Benefícios: 

Não há riscos físicos ou psicológicos diretos associados à participação nesta pesquisa. Os 
benefícios esperados incluem a oportunidade de refletir criticamente sobre questões de 
discriminação e preconceito racial, contribuindo para a conscientização e o debate sobre um 
tema relevante para a sociedade. A pesquisa também pode gerar conhecimentos que auxiliarão 
na elaboração de materiais didáticos e estratégias pedagógicas mais eficazes. 



 134 

5. Voluntariedade e Direito de Retirada: 

A participação nesta pesquisa é totalmente voluntária. O(a) aluno(a) e/ou o(a) responsável 
podem se recusar a participar ou retirar seu consentimento a qualquer momento, sem qualquer 
prejuízo ou penalidade, e sem a necessidade de justificar a decisão. 
 
6. Contato: 

Em caso de dúvidas ou necessidade de mais informações sobre a pesquisa, por favor, entre em 
contato com o pesquisador responsável: 

Francisco das Chagas de Sousa 

Docente de Filosofia da CETI Coelho Rodrigues 

Email: chagasnago10@gmail.com 

Telefone: 89 99927-6937 

  



 135 

ANEXO II 

 
CONSENTIMENTO DO (A) ALUNO (A) 

 
Eu, ______________________________________________________, estudante do CETI 
Coelho Rodrigues, declaro que li e compreendi as informações apresentadas neste Termo de 
Consentimento Livre e Esclarecido. Entendi os objetivos da pesquisa, os procedimentos 
envolvidos, a garantia de confidencialidade e anonimato, e que minha participação é voluntária, 
podendo ser interrompida a qualquer momento. 
Concordo em participar voluntariamente desta pesquisa. 

Data: ___/___/___ 
 
Assinatura do (a) Aluno (a): ______________________________________________ 
 

CONSENTIMENTO DO (A) RESPONSÁVEL 
 
Eu, ___________________________________________________________, RG nº 
____________________________, responsável legal pelo(a) aluno(a) 
________________________________________________________________, declaro que li 
e compreendi as informações apresentadas neste Termo de Consentimento Livre e Esclarecido. 
Entendi os objetivos da pesquisa, os procedimentos envolvidos, a garantia de confidencialidade 
e anonimato, e que a participação do(a) aluno(a) é voluntária, podendo ser interrompida a 
qualquer momento. 
Concordo com a participação do(a) aluno(a) sob minha responsabilidade nesta pesquisa. 

Data: ___/___/___ 
 
Assinatura do (a) Responsável:  
______________________________________________ 

 


